# Biblische · Geschichten

Beiträge zum geschichtlichen Verständnis der Religion: Von Max Maurenbrecher



Berlag: Buchhandlung Borwärts, Berlin 5W. 68



## Geleitwort.

Dieses Buch will ein geschichtliches Buch sein. Es will die überlieferte Religion nicht einfach bestreiten, noch weniger freilich sie unbesehen verteidigen; es will sie vielmehr als ein geschichtliches Gebilde erklären. Auch die religiösen Lehren, Bräuche und Stimmungen find aus kleinen, unscheinbaren Anfängen berausgewachsen, wie das geistige Leben der Menschen überhaupt. Auch sie haben ihre Gestalt gewonnen aus den allgemeinen Triebkräften geistiger Entwickelung und aus den besonderen geschichtlichen und sozialen Zuständen der Menschen heraus. die sie zum erstenmal erlebt und gedacht haben. Sie geschichtlich perstehen, heißt begreifen, was sie den Menschen wert waren, in deren Mitte sie entstanden sind, und warum diese Menschen gerade so und nicht anders fühlen und denken mußten. Das geschichtliche Verständnis der Religion führt somit auf der einen Seite zu der Anerkennung, daß jede religiöse Vorstellung und jedes Gefühl damals, als es entstand. seinen notwendigen Zusammenhang im Bewuftsein der Menschen und damit seine notwendige Stelle in der Kette der Entwickelung des menschlichen Geiftes hatte. Auf der anderen Seite aber macht gerade dieses geschichtliche Verständnis uns in der Gegenwart unabhängig und frei gegenüber der überlieferten Religion. Ift fie ein Produkt einer für uns vergangenen Zeit, können wir ihre Ursachen und Wurzeln im Leben der Menschen aufzeigen, so hat sie damit aufgehört, für uns eine unbesehene Autorität für das eigene Denken und Wollen zu sein: wir haben dasselbe Recht, das die früheren Jahrhunderte hatten, uns unsere Antwort auf die Fragen nach dem Woher und Wohin alles Lebens felber zu suchen, auf Grund der wissenschaftlichen Erkenntnisse, die wir heute haben, nicht auf Grund von Lehren, die einer viel tieferstehenden Stufe der Erkenntnis entstammt sind.

Aber das vorliegende Buch will zu dieser aufbauenden Arbeit nur erst die Bausteine, noch nicht den Grundriß liesern. Es will keine Theorie der Religion darstellen, noch weniger eine Weltanschauung sür modernes Denken und Wollen. Es will ein geschichtliches Buch sein. Es will erzählen, was dei der Ausdildung der heute herrschenden Religion wirklich geschehen ist, und welche Aräste dabei tatsächlich gewirkt haben. Zede ausgebildete Religion hat das Streben, die Spuren ihrer wirklichen Enkstehung zu verwischen und sich als von Ansang an sertig, als geofsenbart und nicht als gewachsen zu verrachten. Daher schiebt sie die nachträglich erfundene Legende an die Stelle der wirklich geschehenen Geschichte. Es ist die Hauptaufgabe dieses Buches, Entsetze

## Biblische Geschichten

Beiträge zum geschichtlichen Verständnis der Religion von Max Maurenbrecher

VI.

# Die Propheten

(Stizze der Entwidelung der israelitischen Religion)

Berlin 1910

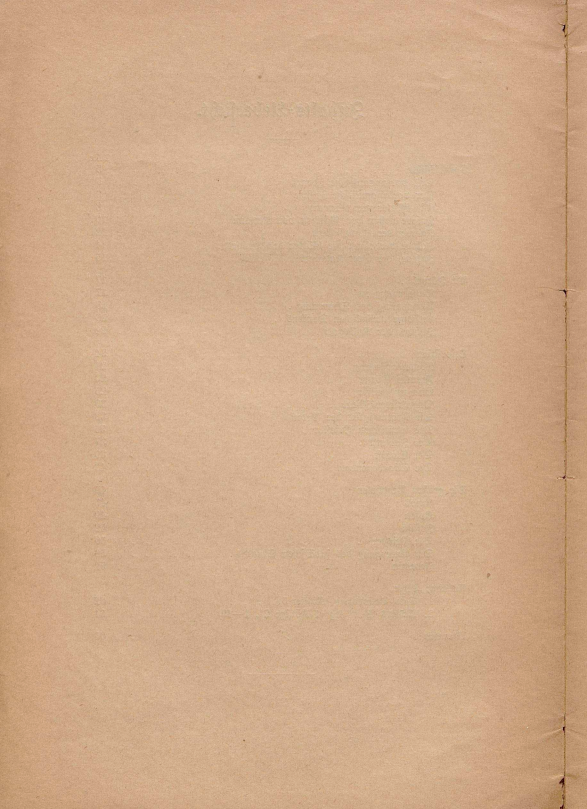
Verlag: Buchhandlung Vorwärts, Berlin SW. 68
(Hans Weber, Berlin)

38/80/40065(9)-6 7 %2 Masterfiche vorhanden



## Inhalts=Llebersicht.

|                                        | Seite |
|----------------------------------------|-------|
| Vorgeschichte                          | 5     |
| Das vorkanaanäische Ferael             | 5     |
| Der vorkanaanäische Jahwe              | 6     |
| Die Götter von Kanaan                  | 8     |
| Jahwe neben den Göttern von Kanaan     | 10    |
| Fahwe, der Kampf-Gott                  | 12    |
| Jahwe verdrängt die Götter des Landes  | 14    |
| Jahwe, der Gott Kanaans                | 15    |
|                                        |       |
| Allt-Formel                            |       |
| Bauernreligion                         | 17    |
| Umschwung der Stimmung                 | 18    |
| Anfänge natürlichen Denkens            | 20    |
| Jahwe, der Bolksgott                   | 22    |
|                                        |       |
| Opposition                             | 24    |
| Proletarijierung                       | 24    |
| Fremde Götter                          | 26    |
| Elia und Elifa                         | 28    |
| Das Hirten-Ideal                       | 30    |
| Die Frömmigkeit der Geduld             | 32    |
| Die lewitischen Priester               | 35    |
| Der Jahwist                            |       |
| Der Elohist                            | 39    |
| Die Glia-Legenden                      | 42    |
|                                        |       |
| Die großen Propheten                   | 45    |
| Amos                                   | 45    |
| Hojea                                  | 49    |
| Šejaja                                 | 52    |
| Die Priester                           | 56    |
| Der Untergang des judäischen Staates.  | 58    |
| Jeremia                                | 59    |
|                                        | 00    |
| Anhang: Tegte.                         |       |
| 1. Das Deboralied (Richter 5)          | 62    |
| 2. Nabots Weinberg (1 Könige 21, 1—19) | 64    |
|                                        | O.    |
| Literatur                              | 66    |
|                                        |       |



## Vorgeschichte.

## Das vorkanaanäische Israel.

Etwa im Jahre 1230 vor Christus hat ein ägyptischer König in Kanaan einen großen Sieg gewonnen und alle kanaanäischen Stadtstönige und Bölkerschaften seiner Herschaft unterworfen. In der Urstunde, die diesen Sieg verherrlicht, wird zum ersten Male auch Jerael als ein in Kanaan lebender Bolkstamm genannt: es lebte, so scheint es, auf dem Gebiete Ephraim westlich des Jordan, ohne feste Anssiedelungen, als wandernder Hirtenstamm neben den Bauern der kanaanäischen Städte. Sein Gebiet ist bei dieser Gelegenheit vollständig verwistet worden.

Das ist die älteste Tatsache aus der israelitischen Geschichte, die uns urkundlich überliefert ist. Alles, was der Stamm Israel von seiner Entstehung an dis zu dieser Zeit erlebt haben mag, können wir nur aus Rückschlüssen aus seiner späteren Geschichte erschließen; direkt über-

liefert ist darüber nichts.

Die Fraeliten haben sich in späterer Zeit Ausländern gegenüber gelegentlich als Hebräer bezeichnet. Daraus dürsen wir schließen, daß der Beduinenstamm Frael ein Teil jener größeren Gruppe von Wisstenstämmen war, die vor 1400 vor Christus in Kanaan eingedrungen waren, und die die Aegypter Chabiri nannten. Sie erscheinen als Bundesgenossen der fanaanäischen Stadtfönige und derzienigen ägyptischen Gouverneure, die danach trachteten, sich von der ägyptischen Kerrschaft nöglichst unabhängig zu machen. Von ihnen in Sold genommen, im ewigen Kleinkrieg reiche Gelegenheit zu Kaub und Beute sindend, sühlten sie sich veranlaßt, dauernd im Kulturland zu bleiben.

Bor dieser Chabiri-Wanderung nach Kanaan muß der Beduinenstamm Frael eine lange Zeit in der arabischen Wisste gezeltet haben
und zwar in der Nachbarschaft eines heute unbekannten Bulkanberges
im nordwestlichen Arabien, namens Sinai. Fa, man darf annehmen,
daß der Stamm in dieser Gegend überhaupt erstmals entstand; denn
als Gott des Stammes hat er allezeit dassenige Wesen verehrt, das
ursprünglich der Lokalgott des Sinaiberges gewesen sein nuß. Entstehung des Stammes und Annahme des Lokalgottes zum Stammgott
sind aber zwei Borgänge, die ihrer Natur nach zusammengehören.

Israel war ursprünglich nicht der einzige Stamm, der den Jahwe vom Sinai zu seinem Stammgott gemacht hatte. Es muß in der Zeit vor der Chabiri-Wanderung eine ganze Anzahl von Stämmen gegeben haben, die gemeinsam am Sinai zelteten und in der gemeinsamen Verehrung des Gottes, der hier heimisch war, ein Bindemittel besaßen. Aber gerade durch die Chabiri-Wanderung wurden sie auseinandergerissen: Midian blieb in der Wiiste, Israel kam nach Kanaan, Sdom auf das Gebirge südlich des Toten Meeres; Juda wurde ganz zersprengt: ein Teil zog mit den Aramäern nach Korden und vergaß

Jahwe und die Wijte, ein anderer ward in die Wijte siidlich von Kanaan abgedrängt, wo er einige Jahrhunderte später eine neue Gemeinschaft von Jahwe-Stämmen in der Dase Kades siihrte. Auf anderen Wegen als Israel und etwa drei bis vier Jahrhunderte später

ist dann auch Juda vom Süden her in Kanaan eingedrungen.

Welche Zeitdauer für diese Entwickelungen anzusehen ist, ob Jahrzehnte, Jahrhunderte oder gar ein Jahrtausend, vermögen wir nicht zu sagen. Sicher ist nur, daß Ferael, auch nachdem es den Boden des Kulturlandes dauernd besetzt hatte, zunächst noch auf anderthalb bis zwei Jahrhunderte hin nicht zur sesten Seshaftigkeit übergegangen ist, sondern als schweisendere Sirtenstamm im Gebirge lebte. Erst durch den ägyptischen Sieg etwa im Jahre 1230, so scheint es, ist ihm die Fortsührung dieses Lebens unmöglich gemacht worden: die Zusammendrängung auf ein enges Gebiet zwang es, zu intensiverer Ackerarbeit und damit zur Siedelung überzugehen.

Damit war der Anstoß zu einer Umwandlung im israelitischen Gottesglauben gegeben, der für die ganze Zukunft dieser Religion

grundlegende Bedeutung gewinnen sollte.

## Der vorkanaanäische Jahwe.

Der Jahwe von Sinai ist unendlich viel älter als das Volk, das ihn zu weltgeschichtlicher Bedeutung gebracht hat. Entstanden ist er aus der Anschauung der Vulkanflamme oder der Wolke, die über dem Vulkanberg lagert. Die Auffassung einer solchen Naturerscheinung als eines lebenden Wesens von unheimlicher und übermenschlicher Kraft führt dis in die Urzeit des menschlichen Geisteslebens überhaupt zurück. Auch der Name Jahwe beweist, daß die Leute, die ihn zuerst gebildet, zwar schon semitisch, aber noch nicht hebräisch gesprochen haben.

Für seine ältesten Verehrer ist Jahwe, wie sein Name zeigt, nicht mehr als der Geist der Vulkanflamme gewesen, die auf dem Berge Sinai raucht, und die den ganzen Berg zur Heiligen Stätte stempelt. Aber schon lange vor der Zeit, da der Beduinenstamm Israel an diesem Berge entstand, müssen hier Menschen zewohnt haben, die mit dem babylonischen Kulturland Fühlung hatten. Sie schusen den Namen des Berges, den man seitdem allein kannte: Sinai, die Stätte des Sin, des Mondgottes, der im Altbabylonien zeitweise als Gott alles Lebens werehrt worden war. Und mit dem Namen siedelte auch der Kultus des Mondgottes nach dem arabischen Berge über: der Neumondtag und der Sabbat als der heilige Tag der vier Formen der Mondwende im Laufe eines Monats wurden seitdem heilige Tage auch für den Dienst des Jahwe am Sinai. Als solche, nicht als Tage des Mondgottes, hat Israel sie gleichzeitig mit dem Jahwe-Glauben überhaupt übernommen.

Der Jahwe, den die israelitischen Beduinen am Bulkanberg verehrten, war mehr als der reine Naturgott, der in der Bulkanflamme haust; aber er war längst nicht so groß, wie jener Mondgott, der im Kulturland als Wecker alles Lebens galt. Er war einsach der Stamm-gott dieses Stammes kriegerischer und viehziichtender Hirten. In ihm faßte sich zusammen, was überhaupt das gemeinsame Leben des Stammes erfüllte: Krieg und Raub, Herden, Gericht. Seiner Kraft danfte man den Sieg über die Feinde; auf seinen Zorn schob man es, wenn man Unglück erlitt. Er war es, der den jährlichen Burf der Herde gab; als sein Wille wurde betrachtet, was das Zusammenleben der Menschen an Rechtsgebräuchen und Sitte allmählich geschaffen hatte.

Das große Fejt des Stammgottes war das Kajjah, wo der Gott selbst in Gestalt der Feuerslamme zwischen den für ihn ausgebreiteten Opferstillen hindurchschritt. Es war das Frühlingsfest, wo dem Gott vom neuen Burf der Schafe und Ziegen — anderes Bieh kannten die Büstenbewohner noch nicht — die Erstgeburten geopfert wurden. Aber gerade hier zeigte sich, wie stark die Anschauung der Bulkanssamme noch innner das Gemiltsleben der Menschen bestimmte. Der Gott erschien nur des Nachts! Die Feuerslamme, die zwischen den Fettstücken loderte, das war seine wahre Gestalt. Behe dem Sterblichen, der es gewagt hätte, dem Gott von Angesicht zu Angesicht zu begegenen! Mit Blut bestrich man die Türpfosten und Schwellen der Zelte, damit der furchtbare Gott nicht hereindringen und die Menschen vernichten könne. Und keiner von denen, die im Zelte ängstlich zusammengekauert saßen, durste in dieser Nacht wagen, das schützende Zelt zu verlassen.

Auch sonst spielte der Blutzauber gegenüber dem Stammgott noch eine große Rolle. An jedem jungen Wanne ward er vollzogen, sobald er ins mannbare und wehrhafte Alter trat und damit zum vollberechtigten Witglied des Stammes wurde. Durch die Beschneidung wurde der Gott alljährlich gebannt, daß er den Jünglingen und dem Stamm

im ganzen hold und gewärtig sei.

Es war ein wilder, unheimsicher, saunischer Gott! Wer den Zauber nicht fannte, um ihn zu bannen, und dennoch von ungefähr und in harmseser Wanderung seinem heiligen Bezirke zunahe kam, den übersiel der Gott des Nachts im Schlafe und schlug ihn tot. Kein Bild verförperte des Gottes Gestalt. Wie wäre die Flamme im Vilde darzustellen gewesen! Und die Flamme war seine eigentliche Erscheinung. Nur in den Steinen vom Feiligen Berge besaß man ein Wittel, den Gott transportabel zu machen und ihn auch auf weitere Fernen hinaus in der Witte des Stammes zu halten. Der "Kasten Jahwes", ein irgendwo geraubtes oder erhandeltes babylonisches Kunstwerk, in dem man Felsblöcke vom Sinai mit sich führte, war die einzige Bergegenständlichung des Stammgottes, die man besaß. Er ist das Wittel gewesen, wodurch es möglich wurde, daß der alte Lokalgott aus der Wiiste auch im Kulturland der Gott dieses Stammes blieb.

Einsam hauste dieser Jahwe auf seinem unwirtlichen Berge. Er hatte keine Brüder und Schwestern, keine Frauen und Kinder, keine Göttergenossen und Götterdiener. Darum konnte man auch keine eigentslichen Göttergeschichten, keine Mythen von ihm erzählen. Göttersfamilien, Göttergruppen und Göttergeschichten kennt man nur im Kulturland, wo die Ausbildung größerer Staaten und umfassenere Berkehrsfreise eine starke Berschmelzung und Ausgleichung vieler ursprünglich selbständiger Lokalgötter herbeissihrt. Die Beduinen kannten noch keine Mythologie und keine Bielgötteres, weil sie noch unterhalb der Kulturstuse standen, auf der Mythen und Göttervernissung zu entstehen pflegen. Sie waren ein einzelner Stamm und kannten daher auch nur einen einzigen Gott.

Oder beiser, sie verehrten nur einen einzigen Gott. Natürlich haben sie gewußt, daß draußen in der Welt auch noch andere Götter walteten und verehrt wurden. Hatte doch jeder Berg, jeder Quell, jeder uralte Baum seinen besonderen Gott, dem diese Gegend als Heilige Stätte gehörte, und den man verehren mußte, wenn man seine Stätte betrat, wollte man nicht seinen Zorn erregen. Aber eben darum war sir das Jerael, das am Sinai lebte, der Gott dieses Ortes der einzige Gott, der sit sie in Betracht kam. Andere Götter in anderen Ländern

brauchten sie nicht zu beachten. Sie waren nicht theoretisch Monotheisten (Gläubige an einen Gott); aber praktisch kam für ihre Frömmigkeit nur dieser eine, eben ihr Stammgott, in Frage.

NB. Die nähere Ableitung und Begründung der in diesem und dem vorigen Abschnitt kurz zusammengestellten Tatsachen steht in den früheren Untersuchungen. Es kommen hier vor allem solgende Abschnitte in Betracht: Israels Ansiedelung in Kanaan; Die zwölf Söhne Jakobs; Der ursprüngliche Jahwe; Die Gesetzebung auf dem Sinai.

#### Die Götter von Rangan.

Als die Israeliten in Kanaan einbrachen, hatte hier bereits seit lange eine relativ hoch entwickelte Kultur bestanden: Weizenfelder, Delgärten, Weinberge, Feigenpflanzungen, ummauerte Bauernstädte anter der Herrschaft von Stadtfönigen, eiserne Streitwagen, von Pferden gezogen — das Pferd war den damaligen Beduinen noch fremd —, Handelsverkehr, Lesen und Schreiben, bei den Phöniziern auch eine relativ hoch entwickelte Kunst. Bei diesem großen Vorsprung in der allgemeinen Kultur ist es selbstverständlich, daß auch die kanaanäische Religion der damaligen israelitischen weit überlegen gewesen sein muß. Und alles, was wir über sie wissen, bestätigt diese

Vermutung durchaus.

Auch die kanaanäische Religion ist entstanden, wie alle Gottesvorstellungen überhaupt, nämlich aus der Anschauung von Katurgegenständen oder Naturerscheinungen, deren Vorhandensein man sich nicht zu erklären wußte: der uralte Baum, der troß seines unvorstellbar hohen Alters immer noch grünt, der Felsblock, der unvermittelt mitten im Tal liegt, der Duell in der Wüste und vieles andere mehr, das alles hat Anlaß gegeben, bestimmte Gottesnamen zu bilden und bestimmte Gegenden als heißige Stätten dieser bestimmten Gottheit zu verehren. Aber auch sür Kanaan liegt diese älteste Stufe der Religion weit vor der Erinnerung geschichtlich erfaßbarer Menschen. Sie wirst in die geschichtliche Zeit nur noch nach durch die verschiedenen Götternamen und die Existenz der verschiedenen Heiligen Stätten. Der Ursprung dieser

Namen und Stätten aber war längst vergeffen.

Daß alle diese verschiedenen Lokalgötter und Lokalheiligtümer sich bis in die geschichtliche Zeit überhaupt erhalten konnten, hat in den wirtschaftlichen und politischen Verhältnissen Kangans seinen Grund. Die ursprüngliche Bauernwirtschaft wirft überall in der Welt dezentralisierend: sie kennt wenig Verkehr, wenig Kauf und Verkauf und stellt in der Bedarfsdeckung jedes Dorf und jede Stadt zunächst auf den Ertrag ihrer eigenen Aecker und Gärten. Dazu kommt für Kanaan noch eine starke politische Zersplitterung. Solange nicht die harte Sand der ägpptischen Militärmonarchie das Land in einheitlicher Verwaltung hielt, hat fast jede Stadt mit den umliegenden Dörfern zusammen auch eine selbständige politische Einheit gebildet. Daraus ergab sich die Not= wendigkeit einer großen Menge kleinerer und größerer Heiligtümer von selbst, die über das ganze Land zerstreut liegen mußten. Tatsächlich haben denn auch, wie spätere israelitische Schriftsteller sagten, "auf jedem hoben Siigel und unter jedem grünen Baum" altkanaanäische Altäre gestanden.

Aber die kanaanäische Religion war doch schon längst dazu übergegangen, wenn auch nicht im Kultus, so doch in der Phantasie und in der Benennung, alle diese verschiedenen Lokalgötter als Erscheinungsformen

eines einheitlichen und größeren göttlichen Wesens zu fassen. In diesem Sinne wirkte schon die Sprache auf die Vereinheitlichung des Denkens hin: man nannte jedes dieser übermenschlichen Wesen mit dem gemeinsemitischen Wort "Et" (Gott) oder Baal (Herr) dieser oder jener Heiligen Stätte. Auf dem Gebirge Peor sprach man vom Baal Peor, in Tyrus vom Baal von Tyrus, in Sichem vom Baal des Bundes und ähnlich an anderen Orten. So gewöhnte man sich, mit dem einheitlichen Wort auch ein einheitliches Wesen zu bezeichnen. "Der Baal", seltener auch "Die Baale" erscheint recht eigentlich als der kanaanäische Name für Gottheit oder Gott, erscheint als der zusammenfassende und beherrschende Gott von Kanaan.

Entsprechend der wirtschaftlichen Aultur seiner Berehrer erscheint der Baal als Bauerngott. Er ist der Ferr der Fruchtbarkeit und des Ackers. Er gibt Regen, Korn und Wein. Sein Hauptsest liegt im Herbst: "Das Fest" schlechthin, das Erntedanksest, das nach beendeter Weinlese gefeiert ward. Es ward begangen in den Formen, die bei den Weinbauern in aller Welt zu beobachten sind: in überströmendem Jubel, mit tobendem Tanz und berauschendem Trunk, in zügelloser und alle Schranken sonstiger Sitte jäh überspringender Liebesumarmung. Dem Gott der Fruchtbarkeit und der Zeugung weihten sich anch sonst in den Baalstenweln Männer und Mädchen. Es gab "geweihte Mädchen" so gut wie "geweihte Männer", die aus diesem Dienste des Gottes zugleich ein Gewerbe machten.

Aber der Baaldienst hatte neben der fröhlichen auch seine furchtbare Seite. In Zeiten der Not forderte der Gott überall das Opfer des ältesten Sohnes. Und es gab Lokalheiligtümer genug, wo der Kultus sogar regelmäßig verlangte, daß der älteste Sohn dem Gott der Zeugung wieder geopsert werde. Ein solches Seiligtum hat sich bei Jerusalem dis kast zur Zerstörung der Stadt durch die Babylonier erhalten; von einem anderen gibt die Sage von Isaaks Opferung wenigstens noch dunkle Kunde.

Symbol und Abbild des Baal war der Stier, das Hauptbesitztum des kanaanäischen Bauern im Unterschied von den Hirtenstämmen der Wüste, die nur Schafe und Ziegen besaßen. Der Stier, der den Pflugzieht, ist recht eigentlich das Tier, in dem der Ackerdau sich verkörpert; und seine Stärke macht ihn zum Abbild des Gottes besonders geeignet. Auch in anderen orientalischen Bauernreligionen ist der Stier darum die Berkörperung des Gottes geworden. Nannentlich in Bethel, dem uralten Zentralheiligtum auf dem Gebirge Ephraim, ist der Baal im Stiervilld unter dem Nannen des "Stiergottes" (El Schaddaj) verehrt worden

Neben dem Worte Baal hatte die kanaanäische Religion noch andere Mittel entwickelt, die Verschmelzung der vielen Lokalgötter zu einer umfassenderen Gottheit zum Ausdruck zu bringen. Man muß gelegentlich von einem El Elson gesprochen haben, d. h. vom Söchsten El. Der Name ist von den Israeliten aufgenommen und auf Jahwe übertragen worden; namentlich im späteren Judentum ist er sehr gebräuchlich gewesen. Aber die Wortbildung zeigt, daß er schon aus dem Kanaanäischen stammt.

Inhaltlich verwandt mit dem Namen "Der Höchste" ist die Bezeichnung "Der König" (Melech), die ebenfalls altkanaanäischen Ursprungs ist. Melech (nach der schlechten Aussprache der alten Rabbinen Moloch) begegnet als Gottesname sowohl bei den Phöniziern als auch bei den Ammonitern (östlich von Jordan) und innerhalb des eigentlichen

Kanaan. Jene Heilige Stätte bei Jernsalem, die das Nindopfer bis fast zum Ende des judäischen Staates geübt hat, war dem Melech gewidmet. Auch dieser Gottesname also bezeichnet mehr als eine einzelne lokale Gottheit, er ist, wie Baal (Herr), eine Gesamtbezeichnung für den kanaanäischen Gott überhaupt.

Aller Wahrscheinlichkeit nach wird man auch das hebräische Wort Elohim (Gott) hieherziehen dürfen. Es ist, wie wir wissen, bei den Israeliten die allgemeine Bezeichnung für Gott oder Gottheit gewesen und somit abwechselnd neben Jahwe gebraucht worden. Sprachlich aber ist es eine Bildung der Mehrzahl und heißt eigentlich "Götter". Nun ist es unmöglich anzunehmen, daß jemals von sich aus die Israeliten dazu gekommen sein sollten, ihren Gott Jahwe mit dem Worte "Götter" zu bezeichnen. Vielmehr spricht alles dassür, daß schon die Kanaanäres dieses Wort gebraucht haben, um damit die verschiedenen Els ihrer Landes zu einer Einheit zusammenzusassen. Ursprünglich hat man dabei wohl deutlich empfunden, daß Elohim eine Mehrzahl sei; später hat sich das Gesühl dafür abgestumpft, und Elohim ist, wie Baal, der zusammensassens geworden.

Eine Station auf diesem Wege bezeichnet vielleicht die merkwirrdige Borstellung vom Götterpalast, dem Beth Clohim, der iiber Bethel im Simmel liege, und von dem die Himmelsleiter herabsühre, deren Fuß gerade auf dem Heiligen Stein von Bethel die Erde berühre. Der Götterpalast an sich stammt, wie wir wissen, aus der babylonischen Religion; aber die Borstellung ist hier verwendet, um die verschiedenen Lokalgötter von Kanaan zunächst wenigstens zu einer räumlichen Einheit zu verbinden. An dieser Stelle mag man zuerst das Wort Clohim als Sammelname sür die Lokalgötter gebraucht haben. Möglich, daß dam gerade hier in Bethel die Cleichsehung von Clohim und El Schaddaj oder Baal erfolgte, die die einwandernden Fraeliten schon

vorgefunden haben müffen, und die sie dann übernahmen.

NB. Die Grundlage für das in diesem Abschnitt kurz Zusammengesatte bildet die Zergliederung der Bätergeschichten, aus der insonderheit folgende Abschnitte in Betracht kommen: Die Götter von Hebron; Der Gott Fichak; Fjaak und Ismael; Die Götter Jakob und Esau; Die Himmelsleiter.

## Jahwe neben den Göttern von Kanaan.

Als die Fraeliten nach Kanaan kamen, haben sie, wie ihre spätere Geschichte beweist. ihren Stammgott Fahwe durchaus im Gedächtnis behalten und haben sogar zunächst noch gewußt, daß Fahwes Heimat und regelrechter Wohnsitz der Sinai sei. Aber sie müssen schon frühzeitig gelernt haben, neben Jahwe auch den Göttern des Landes ihre Ehrerbietung zu bezeugen. Freilich haben wir sir diesen Abschnitt der israelitischen Religionsgeschichte noch kein direktes Zeugnis; das älteste Denkmal der israelitischen Literatur stammt vielmehr erst aus der nächstzüngeren Periode, etwa aus den Jahren 1120 bis 1100 vor Christus. Aber es liegen Gründe vor, die einen solchen Zustand des friedlichen Rebeneinander von Jahwe-Kultus und Verehrung der Götter des Landes genigend erweisen.

Zunächst ist da auf das zu berweisen, was die Zergliederung der Bäter-Eeschichten uns früher gelehrt hat. Alle altisraelitischen Heiligtümer gehen auf kanaanäischen Ursprung zurück. Die Gottesnamen, die Kultussormen, ja auch die Legenden über die Entstehung

oder besser Entdeckung der einzelnen Seiligtümer, und die Namen der Selden selbst, die sie entdeckt haben sollen, stammen aus vorisraelitischer Zeit. Und doch haben die Fraeliten sie noch Sahrhunderte später ziemlich unverändert weitergeführt. Das ist nur möglich, wenn sie mit Bewußtsein und Absicht der kanaanäischen Kultussitte gefolgt sind. Sie müssen tatsächlich in den ersten Jahrhunderten ihres Aufenthaltes im Lande die Absicht gehabt haben, die Götter der neuen Seimat und die verschiedenen Seiligen Stätten ebenso zu verehren, wie sie sahen, daß die kanaanäischen Bauern es taten.

Was wir aus den Patriarchengeschichten nur durch Rückschluß vermuten konnten, hat ein späterer Schriftsteller, der Prophet Hosea, um 750 vor Christus mit dürren Worten gesagt. Er beurteilte den ganzen israelitischen Kultus als Abfall von Jahwe, weil nicht Jahwes, sondern der Baale Name bei Dankgebet und Opferspende genannt werde. Der Borwurf wäre finnlos, wenn nicht tatfächlich noch zu seiner Zeit an allen Heiligtümern die altkanaanäische Kultusformei in Uebung gewesen wäre. Natürlich hatte man im achten Sahrhundert längst die alten Götter vergessen und hatte unter jenen El Eljon oder El Schaddaj oder Bachad Fichat oder El Fakob usw. schon lange Fahwe verstanden. Aber daß der Kultus in seinen Formeln, in seiner Liturgie, die alten Götternamen weitertrug, beweist, daß es ursprünglich eine Zeit gab, in der man mit Bewuftsein diese Götter verehren wollte.

Und tatsächlich kann es ja gar nicht anders gewesen sein! Der Gedanke, daß Jahwe der einzige Gott im Himmel und auf der Erde sei, lag weit jenseits des Horizontes eines einfachen Wüstenstammes. Praftisch war bisher Jahwe der einzige Gott der Israeliten gewesen, weil er der Schutzgeist des Stammes war, und weil im einfachen Leben des Hirtenvolkes für weitere Gottheiten noch kein Bedürfnis war. Theoretisch aber haben natürlich auch diese Fraeliten immer gewußt, daß es an anderen Stellen der Erde andere Götter und andere Heilige Stätten gab. Als sie nun selbst aus der alten Heimat fort in neue Wohnsitze zogen, muß es ihnen selbstverständlich gewesen sein, daß sie neben dem alten Stammgott auch die schützenden Götter dieses neuen Landes verehren mußten. Zu einer Ablehnung dieser Götter lag nicht der geringste Grund vor. Sie kamen als Söldner und Bundesgenossen der Kanaanäer; warum sollten sie die Götter der Kanaanäer als ihre Reinde betrachten?

Diese verhältnismäßig freundschaftliche Stellung zu den Kanaanäern hat bei den Fraeliten wahrscheinlich bis hinter 1230 gedauert. Auch in den Schlachten dieses Jahres standen sie auf seiten der Kanaanäer gegen die erobernden Aegypter. Die 150 bis 200 Jahre, in denen Jahwe und die Götter des Landes gleichmäßig und friedlich nebeneinander verehrt wurden, haben bewirft, daß auch nach dem Bruch mit den Skanaanäern die nun schon durch fünf Generationen befestigte Gewohnheit des Rultus auch in die neue Periode der israelitischen Ge-

schichte fast unverändert übernommen wurde.

Ja, man darf vielleicht sagen, daß in diesen ersten fünf Generationen Israels, die auf dem Boden Kanaans lebten, die Jahwe-Verehrung gegenüber dem Dienst für die Götter des Landes notwendig zurück-treten mußte. Sie waren die "nahen" Götter, deren Heilige Stätte man täglich vor Augen hatte. Fahwe war der "ferne" Gott, der mehr in Gedanken und Sitten, als in körperlichen Dingen erlebt wurde.

Es ist eine auffällige Tatsache, daß wir in der nächsten Periode der israelitischen Geschichte — der ältesten, die wir aus eigenen Zeug-

nissen fennen —, vielen israelitischen Namen begegnen, die mit kanaanäischen Gottesnamen zusammengesett sind. So heißt der große Nationalheld und Jahwe-Rämpfer Gideon mit altem Namen Jerubbaal ("Baal streitet"). Sein Sohn heißt Abimelech (Melech ist mein Vater). Sauls Sohn heißt Jichbaal (Seld ist Baal) und ähnliches mehr. In der Veriode felbst aber, in der diese Namen erscheinen, können sie nicht entstanden sein. Sie war gang vom Eifer für Jahwe und vom Gegensat gegen die Kanaanäer erfüllt. Sie mijsen vielmehr aus jenem früheren Zeitraum stammen, in dem Jahwe und Baal oder Melech noch schiedlich-friedlich sich in die Berehrung der Fraeliten teilten. aber machen gerade diese Namen wahrscheinlich, daß in jener Zeit je länger je mehr der Name Jahwe dem Bewußtsein der Israeliten zu schwinden begann, und daß sie immer lieber die Ramen der einheimischen, der für sie neumodischen Götter gebrauchten.

So ist es also wohl den Israeliten zunächst nicht anders ergangen, wie jenen unter die Aramäer versprengten Jahwe-Verehrern auch: fie lernten im Kulturland neue Götter kennen und kamen in Bersuchung, den alten Gott aus der Büste ganz zu vergessen. Aber während jene Aramäer dieser Versuchung erlagen und die neuen Götter der neuen Heimat ganz an die Stelle Jahwes setzten, haben die Fraeliten umgekehrt schließlich doch Jahwe behalten und die Götter des Landes ganz in ihn aufgehen laffen. Der Grund, der fie dazu trieb, liegt flar auf der Sand: es war der Krieg gegen die Kanaanäer, der die nächste Periode ihrer Geschichte erfüllte, und der den alten Kriegs= und Stamm=

gott Jahwe mit neuer Bucht ihnen ins Bewußtsein rückte.

## Jahwe, der Rampf=Gott.

Etwa hundert Jahre nach jenem entscheidenden Sieg der Aegypter hören wir wieder etwas über die Israeliten, und zwar diesmal aus einem israelitischen Liede selbst, dem ältesten uns erhaltenen Denkmal der israelitischen Literatur. Man hat sich gewöhnt, es das Lied der Debora zu nennen, weil es im heutigen Text dieser Frau in den Mund aeleat wird. Das Lied selbst aber weiß davon nichts: es ist ein Humnus auf Jahwe, gesungen nach einer siegreichen Schlacht, die offenbar auf die Dauer das Uebergewicht Israels über die Kanaanäer im nördlichen

Teile des Landes entschied. (Richter 5.) Das Lied nennt die Isracliter die Dörfler im Unterschied von den kanaanäischen Städtern, kennt aber bereits auch israelitische Städte. Die Hirtenzeit ist also vorüber; Israel ist ein seßhaftes Bauernvolk geworden und hat seine Kolonien vom Gebirge Ephraim schon weit nach Korden, Often und Westen gesandt. Aber gerade dadurch ist es in einen Kampf auf Leben und Tod mit den Kanaanäern gekommen. Zunächst hatten diese naturgemäß noch die größere Kraft. Sie haben Israel unterworfen, gefnebelt, umstellt, Ackerarbeit und Karawanenverkehr gehindert; offenbar haben sie die Gebirgsbauern von der Ebene her aushungern wollen. Und wehrlos hat Israel eine Zeit lang die furchtbare Not erduldet. "Nicht fab ich Schild noch Speer bei Vierzigtausend in Israel!"

Aber dann ist doch das Undenkbare geschehen! Das Dörflervolk vom Gebirge hat sich gegen die eisernen Streitwagen der Städter in der Gbene erhoben. Baraf, der Sohn Abinoams, war von den Kanaanäern gefangen; aber er sprang auf, schlug seine Säscher und rief seinen Stamm zum Krieg. Debora, die kühne Frau, eilte von Stamm zu Stamm, von Dorf zu Dorf, mit flammendem Lied das Volk für Fahwe in den Krieg zu rufen. Jahwe wars, der den Helden diese Begeisterung eingehaucht hatte; Jahwe wars, der die Wassen entzündete, ihnen zu folgen. "Daß Fürsten führten, daß das Volk sich freiwillig stellte, dafür preist Jahwe!" Mit diesem Aufruf zum Jubel beginnt das Lied.

Aber Jahwe hat noch Größeres an seinem Volke getan. Noch ist die selbstverständliche Vorstellung, daß er auf dem Sinai wohne; noch hat er keine Wohnung, also auch kein Heiligtum in Kanaan selbst. Aber in leibhaftiger Gestalt ist er gekommen, seinem Volke zu helsen. Ueber Verge und Flüsse ist er dahergebraust: "es bebte die Erde, es trossen die Hinnel, es trossen die Wolken von Wasser. Verge wankten vor Jahwe, Israels Gott!" Das Gewitter ist die Virklickeit, die hinter diesen Worten steht. Aber das Gewitter war Netter und Helser im Kamps. "Vom Himmel her kämpsten die Sterne, von ihren Vahnen her kämpsten sie mit Sisera (dem kanaanäischen König). Der Vach Kison riß sie fort, der uralte Vach, der Bach Kison. Da stampsten der Kosse Hufen vom Jagen, vom wilden Jagen ihrer Lenker!" Das Gewitter, das Pferde und Menschen verwirrte, war die große göttliche Hilfe, war die leibhaftige Gegenwart des Vulkangottes selbst. Mit einem Schlage stand Jahwe, und Jahwe allein, vor der Seele des Volkes.

Deutlich sieht man, wie im Augenblick des Krieges Jahwe gegeniber all den kleinen Lokalgöttern des Landes wieder Leben gewinnen mußte. Man fühlte die lodernde Glut der Begeisterung und konnte sie doch nicht erklären; man sah, wie ein eben noch mutloses Volk sich plößlich aufrafte, und wie der Sieg ihm zusiel. Man erlebte den kühnen Gesang der wandernden Frau; man hörte von der mutigen Tat des Selden, der seine eigene Befreiung als Anstoß zum Freiheitskampf seines Volkes nahm. Man loderte auf in But über die treulose Stadt, die Jahwe nicht hatte zu Fisse kommen wollen im Kampf. "Fluchet ihr, spricht Jahwe, ja fluchet ihren Bewohnern. Sie kam ja Jahwe nicht zu Fisse, Jahwe zu Fisse unter den Selden." Unmittelbar erlebte man Jorn und Begeisterung als Jahwes Fluch und Jahwes Fisse.

Was hatten demgegenüber die Götter des Landes zu bieten! Sie wirften im nahen Umfreis ihrer Heiligen Stätte; Jahwe kam vom Sinai her, um seinem Bolke zu helsen. Der "Gott aus der Ferne", wie noch Jeremia ihn genannt hat, erwies sich als stärker wie die Gottbeiten in der Nähe. Sie waren gebunden an einen Baum, einen Fels, einen Quell; Jahwe zog in Wolke und Blitz am Himmel dahin, und selbst die Skerne kämpsten in seinem Gesolge. Jene gaben im regelmäßigen Kreislauf des Jahres Weizen und Wein. Jahwe aber tat Wunder und Keldentaten; er war der Kriegsheld, dessen funktbare Taten im Liede der Sänger lebten dis in fernste Geschlechter. In stillen Zeiten konnte er dem Bewußtsein entschwinden. Im Kriege flammte der Nationalsinn des Volkes, alles andere verzehrend, herdor und Jahwe war richts anderes als der Begriff, der diesem Nationalssinn entsprach. "Wer ist wie du, Jahwe, unter den Els, furchtbar in Taten, Wunder verrichtend?!" (2. Mose 15, 2.) Keiner von den Els, die man sonst um Lande verehrte, konnte für die Khantasie des Volkes mit diesem Jahwe konkurrieren!

## Jahwe verdrängt die Götter des Landes.

Und diese Glut für Jahwe war nicht nur die Stimmung eines Momentes: sie muß mindestens anderthalb Jahrhunderte das Gemüt der Jeraeliten völlig beherrscht haben. Fast alle Städte, in denen Jerael später lebte, hat es den Kanaanäern in blutigem Kampse entrissen. Schon vor dem Debora-Lied haben diese Kämpse begonnen, und noch lange nachber haben sie angedauert. Mindestens ein halbes Jahrhundert nach dem Siege, den das Debora-Lied preist, hat Gideons Sohn Abimelech mehrere kanaanäische Städte auf dem Gebirge Ephraim unterworfen, unter ihnen Sichem, das wohl von altersher die bedeutendste Stadt des Gebirges war. So lange also hatten diese Städte noch ihre Selbständigkeit zu behaupten vermocht.

Was der späteren Fosua-Sage als ein einzelner Feldzug von wenigen Wochen erschien, ist demnach in Wirklichkeit eine Periode gewesen, die viele Fahrzehnte, vielleicht auch länger als ein Fahrzhundert gedauert hat, eine Periode voll lauter einzelner Kämpfe und Siege, freislich, wie das Debora-Lied zeigt, gelegentlich auch voll empfindlicher Riederlagen. Und immer wieder mußte in diesen Kämpfen dieselbe Stimmung entstehen, die aus dem Debora-Lied spricht.

Und noch während diese Kämpfe tobten, traten neue kriegerische Aufgaben an die Fraekiten heran: sie hatten das Land gegen außewärtige Feinde zu schüten. Gideon schlägt die Midianiter, den Beduinenstamm auß der Wüsten. Gideon schlägt die Midianiter, den Beduinenstamm auß der Wüste, mit dem einst Fraek gemeinsam den Fahwe vom Sinai angebetet hatte. Fephta drängt die Ammoniter zurück. Im Kampf mit denselben Feinden auß dem Oftsordanland tommt das Königtum Sauls in die Höhe. Seine Hauptaufgabe aber ist der Krieg gegen die Philister, die von Westen, von der Ebene her, gegen das israelitische Land herandrängten. Auch diese Kämpfe füllen mehr als dreißig Jahre. Erst David, der junge judäische König, hat die Philister endgülltig zurückgedrängt und eine neue Periode verhältnismäßig friedlicher Zeiten eröffnet.

So dürfen wir im ganzen fast zwei Jahrhunderte für die friegerische Periode der Eroberung der Städte und der Lehauptung im Lande veranschlagen (rund von 1200 bis 1000 vor Christus). Und in dieser ganzen Zeit ist die Stimmung kaum eine andere gewesen, als wie wir sie aus dem Debora-Lied kennen. Der Krieg ist noch vollkommen Volkstrieg, mit ungeregelter Erhebung und unter Führung dessen, der durch

seine Begeisterung die anderen mitzureißen versteht.

Gideon hat Blutrache gegen die Häuptlinge der Ammoniter zu iben, die seine Brüder erschlagen haben. Er stößt in die Posaune und erhebt den Schlachtruf: Hier Schwert Jahwes und Gideons! Mit den 300 Mann seiner Sippe schlägt er die Feinde in die Flucht. Jephta ist ein abenteuernder Freibeuter, vorher aus seiner Sippe vertrieben, in der Stunde der Not freiwillig zurückgerusen. Saul ist ein unselbständiger Haufohn im Haushalt des Vaters. Aber als er den Silferuf einer israelitischen Stadt vernimmt, kommt Jahwes Geist über ihn: er zerstückelt ein Joch Rinder, schiekt die Stücke in ganz Israel umber und läßt ausrusen: "Wer nicht auszieht hinter Saul her, dessen Kindern wird es also ergehen." (1. Samuelis 11, 7.) Da siel ein Jahwe-Schrecken auf alles Volk, und wie ein Mann scharten sie sich hinter Saul. Die Erbebung geht noch ganz ebenso vor sich wie in den Tagen des Baraf und der Debora. Die Begeisterung ersett noch ganz die Disziplin und die geregelte Kommandogewalt. Und in der Begeisterung ersett nach Jahwe, und Jahwe allein!

So wird es verständlich, daß im Unterschied von anderen Wistenstümmen, die in das Kulturland kamen, Israel den Namen des alten Stammgottes und seine wichtigsten Kultußitten im Gedächtnis behielt, Jahwe war schon von je der Gott ihrer Schlachten gewesen. Schon als der Stamm am Verge Sinai zum ersten Male zu gemeinsamem Leben zusammentrat, hatte er sich Israel, "El streitet", genannt. Der Glaube an den kriegerischen Schutz ihres Gottes muß also schon damals ihrem Bewußtsein am nächsten gelegen haben. Derselbe Glaube ward nun durch die Erlebnisse im Kulturland von neuem begründet und ward in einer Gewöhnung von etwa sechs Generationen die Grundslage ihrer Religion auch für die folgende Zeit. In diesen zwei Jahrshunderten hat Jahwe alle anderen Götter des Landes aus dem Bewußtsein der Föraeliten verdrängt.

#### Jahwe, der Gott Ranaans.

In nichts tritt diese Verdrängung so greifbar deutlich zutage, wie in der Vorstellung, daß Jahwe in Kanaan wohne, daß Kanaan sein Sigentum, sein Besitz, sein "Erbteil", sein "Seiliges Land" sei. Diese Vorstellung ist erst im letzten Jahrhundert vor David entstanden. Das Debera-Lied kannte sie, wie wir wissen, noch nicht. Aber schon die Kain-Abel-Sage, die aus dem siddlichen Kanaan aus den letzten Jahrzehnten vor David stammt, hat sie vollständig ausgeprägt enthalten Kain wird von Jahwes Angesicht, d. h. von seinen Altären und Heiligtimerr sort in die Wisse gertieben. Jahwes Land ist nicht mehr in der Wisse, Kanaan ist Jahwes Heiliges Land, wo man allein sein Angesicht suchen kann. In den David-Geschichten begegnen diese Ausdrücke immer wieder: man sieht, wie sestgewurzelt und selbstwerständlich diese Vorstellung geworden ist.

Offenbar haben zwei Gedankenreihen zusammengewirkt, diese Umbenkung in bezug auf Jahwes Wohnsitz herbeizustühren. Jahwe, der Kriegsgott, war es, der den Israeliten das Land geschenkt hatte, in dem sie nun wohnten. Er war es, der ihnen Städte gab, die sie nicht gebaut hatten, Häuser voll allerlei Gut, das sie nicht gefammelt, Zisternen, die sie nicht gegraben, Weinberge und Oelgärten, die sie nicht gepflanzt hatten; und nun konnten sie sich satt essen ab en Gaben, die er ihnen schenkte! Wie konnten sie da noch weiter an die Gottheiten denken, die die Kanaanäer sie einst zu verehren gelehrt hatten! Bon Jahwe kam ja der ganze Segen, der sich nun über sie ausgoß. Wenn Jahwe ihnen dies herrliche Land zum Siegentum gab, nuste es Jahwe gehören, und nicht dem Baal. Im Siege Israels über die kanaanäische

Gott der Herr dieses prachtvollen Landes war.

Und dann hatten sie im Ariege dies Land gegen äußere Feinde zu schützen. Jahwe wars, der sie zum Schütze rief und ihnen half. Jahwe berteidigte seine Heimat gegen die Götter der Wisste. Gerade diese Ariege gegen auswärtige Feinde mußten es sein, die die Umbenfung über Jahwes Heimat zum Abschluß brachten. In dem Kampf Gideons gegen die Midianiter steht der Jahwe aus Kanaan dem Jahwe vom Sinai direkt gegenüber. Niemand hatte mehr ein Bewußtein davon, daß es ursprünglich dieselbe Gottheit gewesen, die beide Stämme gemeinsam verehrt hatten. Gerade nach der Midianiterschlacht und aus dem Golde, das er von den Feinden gewann, hat Gideon einen Altar und ein Jahwe-Bildnis gebaut, und hat es genannt: "Jahwe ist Siea."

Mit der Vorstellung, daß Jahwe der Herr Kanaans sei, war nun auch die Vorbedingung dazu gegeben, daß man den ganzen Kultuß, den man im Lande beging, als einen Dienst für Jahwe verstand. Die uralten Heiligtümer im Lande blieben bestehen. An den Formen des Kultuß ward nichts geändert. Wo die alten Götternamen in Opfersprüchen oder Schwurformeln einmal altüberliefert waren, blieben sie stehen. Aber die Phantasie dachte bei ihnen doch immer mehr nur an den einen und einzigen Jahwe. "An allen Stätten, da ich meinen Namen wohnen lasse, will ich zu dir kommen und dich segnen", hat ein alter Jahwe-Spruck, gelautet.

Jahwe trat damit ganz in die Rolle hinüber, die Baal oder Elohim für die Kanaanäer dargestellt hatte. In dieser Zeit, im letzten Jahrhundert vor Tavid, muß es gewesen sein, daß man sich gewöhnte, Jahwe und Elohim als zwei Worte für dieselbe Person zu gebrauchen. Jahwe wurde die Zusammensassung all der verschiedenen Els, die man im Lande verehrte. Wenn man nicht umhin konnte, den Ramen des einzelnen Elz n nennen, so gewöhnte man sich zu sagen: "Der Jahwe, der an dieser Stelle erscheint", heißt El Roi oder El Dlam oder ähnlich. So bat, wie wir wissen, noch zwei Jahrhunderte später sogar der Jahwist geschrieben. Die Formel selbst aber muß älter sein als diese Buch. Sie spricht von Jahwe ganz so, wie einst die Kanaanäer den Ausdruck Baal gebraucht hatten. So mag sie ebenfalls im letzten Jahrhundert vor Tavid entstanden sein.

In dieser Tatsache, daß Jahwe, der Kriegsgott, wenn auch nicht für den Kultus, so doch für die Phantasie der Fsraeliten die Götter des Landes völlig verdrängte und in sich aufnahm, liegt die wichtigste Borbedingung für den späteren Monotheismus der Fsraeliten. Die Eigenart ihrer Geschichte und ihrer Ansiedelungsweise hatte dazu geführt, daß für ihre wirkliche Religion nur ein einziger Gottesname

in Uebung blieb.

Nicht als ob sie deshalb das Vorhandensein anderer Götter schon damals grundsätzlich geleugnet hätten. Im Gegenteil, außerhalb Kanaans herrschten andere Götter. Eben deshalb war das Ausland für die Jahwe-Berehrer "unreines Land" (Amos 7, 17), und war es der größte Schrecken, von Jahwes Heimat ausgestoßen zu sein. Noch in der ziemlich jungen Niederschrift der Jephta-Sage, die unser Buch der Richter enthält, sagt der Held zu dem König der Moabiter: "Wen Kamos, dein Gott, vor dir vertreibt, den verdrängst du aus seinem Besitz. Und wen Jahwe, unser Gott, vor uns vertreibt, den verdrängen wir aus seinem Sit." (Richter 11, 4.) Ramos von Moab und Jahwe von Israel er= scheinen beide als richtige und gleichberechtigte Götter. Jener steht zu Moab nicht anders, wie dieser zu Israel. Aber gerade daraus folgt, daß für jedes der beiden Bölker nur sein Gott praktisch in Betracht fommt. In Ranaan herricht Jahwe, im Moabiterland Ramos. Ein Moabiter darf nicht zu Jahwe beten, und ein Israelit nicht zu Kamos. Die praktische Frömmigkeit kennt in beiden Völkern nur je einen einzigen Gott.

Noch also stand die religiöse Entwickelung in Frael nicht höher als bei den Nachbarvölkern. Aber es war wenigstens die formelle Möglichkeit da, bei weiterer Entwickelung des Denkens und Fühlens den

Glauben an einen überhaupt einzigen Gott zu bilden.



## Allt=Israel.

## Bauernreligion.

In einer Art ist die israelitische Religion eine der konservativsten gewesen, die wir überhaupt kennen. Das Bolk hat seine ursprünglichen Wohnsitze verlassen, ist gewandert, hat eine neue Seimat gefunden, ist zu einer neuen wirtschaftlichen Kultur übergegangen und hat trotz alledem den uralten Namen seines ersten Gottes nicht vergessen, hat die in der Wüste übernommenen Sitten und Gebräuche (Beschneidung, Opfer, Bassah, Speisegebote, Sabbat- und Neumondtag) auch im Kulturland behalten und hat der Versuchung schließlich doch widerstanden, modernere Götter an die Stelle des altüberkommenen treten zu lassen.

Aber diese Erhaltung des Alten trifft nur die Form, in der die Keligion erscheint. In ihrem inneren Leben, in der Stimmung, der Phantasie, dem Glauben, der hinter den äußeren Formeln lebt und sich in ihnen ausdrückt, ist auch die israelitische, wie jede andere Keligion, dem Wechsel der allgemeinen Kulturzustände regelmäßig gefolgt. Der alte Gottesname und die uralten Bränche erhielten im Kulturland einen durchaus neuen Sinn. Die Keligion zeltender Hirten ist zum

Glauben städtebewohnender Bauern geworden.

Am stärffen prägt sich das in der Borstellung aus, die man vom Wesen des Stammgottes selber gewann. Jahwe, in der ursprünglichen Bedeutung des Wortes "der Lodernde", der in der Fenerslamme erscheint und darum im Bilde nicht darstellbar ist, wird seit dem elsten Jahrhundert im Stierbild verehrt! Nicht nur, daß man das Stierbild des uralten El Schaddaj von Bethel als Jahwe-Bild zu verstehen begann. Man baute nach seinem Muster auch neue "Goldenen Kälber", d. h. Stierbilder aus Holz mit einem Ueberzug von Goldblech, in denen man Jahwe verehrte. Eins dieser Art stand im Jahwe-Tempel in Dan; ein anderes ließ Gideon in seiner Baterstadt Ophra aufstellen, um Jahwe für den Sieg über die Midianiter zu preisen (um 1060 vor Christus). Selbst die Jahwe-Priester in Silo, die den Kasten Jahwes zu bitten hatten, erscheinen später im Besitz eines goldenen Jahwes Bildes; da sie nach der Zerstörung Silos durch die Philister kaum iber Lage gewesen sein werden, ein goldenes Gottesbild zu bezahlen, so muß auch dieses aus der Zeit vor ungefähr 1030 stammen. Andere Bildnisse dieser Art haben sich jogar wohlhabende Privatlente bauen sassen. (Richter 17.)

Auch den anderen Ueberlieferungen aus der Wiste ging es nicht anders. Der Blutzauber in der Beschneidung verlor den alten Sinn; die Beschneidung ward zur Sitte, die den Israeliten von seiner Umgebung, sowohl vom Kanaanäer wie vom Philister unterschied. Wan gewöhnte sich bald, sie nicht mehr am mannbaren Jüngling, sondern am neugeborenen Kind zu vollziehen. Das Tieropfer ward nach wie vor

vollzogen, indem man die Fettstücke und Eingeweide auf dem Altar des Gottes verbrannte. Aber man dachte sich das Opfer nun als eine gemeinsame Mahlzeit, bei der Gott und Mensch seder sein Teil bekam, und durch die sie ihren Friedensbund miteinander schlossen. Es war die Vorstellung, die beim Bauernopfer der Feldfrüchte üblich war, und der sich nun auch die uralte Beduinen-Sitte des Tieropfers unterwarf. Sabbat und Neumondseste galten nicht mehr als Unglückstage, an denen alse Arbeit zu ruhen habe; man seierte sie mit Gesang und Tanz und berauschendem Trunk. Das Passah trat hinter dem großen Erntedanffest im Herbit völlig zurück.

Die ganze Stimmung des Kultus ist eine andere geworden. Der dunkle, launische, unberechenbare Jahwe, der nur des Nachts sein unbeimliches Wesen trieb, war zum hellen, freundlichen Taggeist geworden, zum Gott des Weines, des Tanzes und rauschender Feststreude. Man aß und trank angesichts des brennenden Opferaltares; man "stand auf, tanzte, sang und ging hin, der Liebe zu frönen". (2. Mose 32, 6.) "Eure Töckter fallen in Unzucht und eure Bräute vergehen sich. Selbst die Priester gehen mit Mädchen beiseite und opfern gemeinsam mit den zeweihten Mädchen der Gottheit." "Bater und Sohn gehen gemeinsam zum selben Mädchen und meinen, damit meinen heiligen Kamen zu ehren." So und ähnlich haben später die Feinde dieses Bauernkultus seine Festsreude beschrieben. (Hose 4, 13 und 14, Amos 2, 7.)

In jener alten Zeit aber hat kaum jemand an diesem ausgelassenen Bauernjubel Anstoß genommen. David selbst, der König, tanzte in wilden Spriingen vor dem Kasten Jahwes einher, als er ihn auf den Zion führte, und achtete nicht darauf, ob er damit den weiblichen Zuschauern gegenüber die Scham verletzte. (2. Samuelis 6, 20.) Von Juda, dem Stammbater, erzählte die Bolkssage in aller Harmlosigkeit, daß, er mit dem känstlichen Mädchen abseits gegangen seiz sie spottete höckertens, daß er als Ksand sür die Bezahlung seinen Siegelring hatte herzeben müssen. (1. Mose 34.) Auch in dieser Beziehung hatte der Kultus der Beindauern die Stimmung des Hirtestammes aus der Büsste ganz überwunden.

## Umschwung der Stimmung.

Dieser Wandel der Hirten- zur Bauernreligion ist natürlich nicht mit einem Schlage vor sich gegangen. In den zwei Jahrhunderten, die wir für ihn anseten mußten, hat er sich langsam und schrittweise vollzogen und ist den Beteiligten selbst wohl kaum zum Bewußtsein ge= fommen. Roch stand in dieser ganzen Zeit durchweg Jahwe, der Rampsgott, im Vordergrund des Interesses; und damit war ein Bindemittel gegeben, das den alten und den neuen Glauben zusammenhielt, so daß eine Aluft zwischen ihnen auch für unser kritisches Auge zunächst schwer bemerkbar ist. Jahwe-Humnen im Stil des Debora-Liedes muß man in dem Jahrhundert vor David noch viele gedichtet haben. Der lette, von dem wir wiffen, handelt von dem entscheidenden Sieg Davids über die Philister und wird in den Anfang seiner Regierung fallen: Jahwe rauscht in eigener Person in den Wipfeln der Bäume dahin, stürmt ins Lager der Feinde, zertrümmert alles in furchtbarem Toben und treibt sie in wehrlose Flucht! (2. Samuelis 5, 27; Jesaia 28, 21.) Es herrscht durchaus noch dieselbe Darstellungsweise, die wir aus dem Debora-Lied fennen.

Aber dieser Jahwe-Symnus aus Davids Anfangszeit ist die letzte Dichtung dieser Art, von der wir wissen, der letzte Hymnus wenigstens, der unmittelbar aus dem überwältigenden Eindruck des Erlebnisses selbst entstand, das er beschreibt. Was wir an Dichtung und Schriftstellerei aus Davids Zeit sonst noch besitzen, zeigt bereits einen absolut anderen Charafter. Das Ariegerische, Wilde, Hebernatürlich-Phantastische der alten Dichtung ist wie mit einem Schlage berschwunden, und friedliche, man möchte sast sagen, bürgerliche Töne treten an seine Stelle.

Schon Davids Sieg über Edom feiert nicht mehr ein Jahweschmuns, der die heroijche Ausschmückung einer wirklich erlebten Schlacht enthielte. Ein uralter Mythus wird umgedichtet; aber er verliert alle eigentlich mythijchen Züge. "Der ältere soll dem Jüngeren dienen", das war einst das Stichwort des Liedes vom Kampf der Götter Sau und Jakob gewesen. Das Stichwort ist geblieben, aber die Götter sind völlig verschwunden: ein schlaubert gertenender Hirt und ein dummsstarker Fäger sind an ihre Stelle getreten. Und Dichter und Hoem überlistet und seinen Besitz ins Riesenhafte vermehrt. Wit geradezu überraschender Plöglichkeit ist an die Stelle von Krieg und Sieg das Interesse Plöglichkeit ist an die Stelle von Krieg und Sieg das Interesse patte man in Israel vom Kiesen Zakob gedichtet, der den Ureinwohnern des Landes den Bergrücken von Siehen mit Speer und Bogen entrissen habe. In Juda ist schon jetzt aus dem riesigen Kecken ein listiger Sirt geworden.

Aus einer ähnlichen Umbildung eines uralten Mythus sind in derselben Zeit die bekannten Simson-Geschichten entstanden, die wir im Richterbuch lesen. Der Name Simson stammt aus vorisraelitischer Zeit und hängt mit "Sonne" zusammen. Aber der lustige Held, der die Torslügel von Gaza aushebt und auf den nächsten Berg trägt, der 300 Füchse mit den Schwänzen zusammenbindet, Fackeln hineinsteckt und sie so in das Korn der Philister jagt, der sich in jedes Mädchen verliebt und von jedem Mädchen geprellt wird, der Kätsel aufgibt und ihre Bösung vorzeitig der Liebsten verrät: dieser lustug-täppische Held hat nichts mehr von mythischer Größe und nichts mehr vom Fahwe-Selden alten Stils, freilich noch weniger vom heiligen Propheten nach dem späteren jüdisch-christlichen Ideal. Er ist eine humoristische Bolkssigur aus dem Zeitalter der Bauern-Schwänke und "Rossen, und er beweist, wie rasch man in der behaglichen Zeit unter Davids und Salomos Herrschaft die furchtbare Wirklichkeit der Philisterkriege verags.

Wenn man den "Segen des Jakob" liest, ist es, als sei dem Verfasser selbst der Unterschied der Zeiten zum Bewußtsein gekommen. Er läßt den Ahnherrn über Juda sagen: "Ein Löwenjunges war Juda; vom Raube, mein Sohn, wurdest du groß. Nun hat er sich gekauert, gelagert wie ein Löwe, wie ein alter Leu: wer mag ihn stören?" Die Bergangenheit des Krieges, für Juda insonderheit noch die des Lebens als schweisender Beduinenstamm in der Wisse, liegt noch nahe genug. Aber sie ist nun vorbei: der alte Löwe hat sich gelagert! Juda genießt in Frieden sein prachtvolles Land. Und was sür ein Land! "In Traubenblut wäscht er sein Kleid, seine Augen sunkeln von Wein, seine Jähne sind weiß von Wilch." Wan sühlt, wie neu der Besits dieses Landes und der Genuß seiner Güter diesem Volke noch ist. Wein und Wilch siellen im Augenblick sein anges Interesse.

Es spiegelt sich in diesem Umschwung der Stimmung die große Berichiebung, die die lange Friedensperiode unter David und Salomo in die Justände und in das geistige Leben des Bolkes gebracht hat. Die Kriege hören auf oder sie verlieren wenigstens die brennende Bedeutung einer unmittelbaren Berteidigung von Dorf und Feld. Das Bolks-aufgebot verschwindet, das Königsgebot tritt an seine Stelle. Für kleinere Streiszige genügt die Leibwache des Königs, die den Kern des Heeres bildet. Für größere Kriege ist jeder Stadt genau vorgeschrieben, wieviel Bewassente sie zu stellen hat; und das ganze Heer steht unter Offizieren, die von vornherein vom König ernannt sind. Für Ausbrüche der unmittelbaren Begeisterung nach Art der Barak, Debora, Gideon, Saul ist in diesem System nicht mehr Kaum. Damit stirbt auch die Stimmung ab, die zwei Jahrhunderte hindurch die Meligion des Volkes beherricht hatte.

## Unfänge natürlichen Denkens.

Jest erst, nachdem Jahwe, der Kampfgott, im Gemiite des Volkes wieder zurücktrat, kam der ganze Umschwung zur Geltung, den die Acker- und Gartenkultur auf das geistige Leben der Jeraeliten ausiben mußte. Angebahnt seit mehr als vier Generationen, aber immer zurückgehalten durch die wild ausbrechenden Leidenschaften des Krieges, machte er sich nun in beinahe plöglichem Durchbruch geltend. Schon ein oder zwei Menschenalter nach jenem letzten altertümlichen Jahwesymmus zeigt die israelitisch-judäische Literatur ein völlig anderes

Gepräge.

Schon der Jasob in der Jasob-Gian- und Jasob-Laban-Geschichte ist ein Charafter, wie ihn die ältere Periode der Dichtung niemals zu zeichnen vermocht hätte. Wohl begleitet ihn Jahwes Segen und Schutz; aber sie wirken nicht unmittelbar. Jahwe greist nicht selbst in den Belt-lauf ein, sondern ausschlaggebend ist die eigene Tat des Menschen. Jasob betrügt seinen Vater und erschleicht damit den Erstgeburtssegen. Er läßt die Böcke angesichts gesprenkelter Städe die Schase bespringen, damit der Nachwuchs gesprenkelter Städe die Schase bespringen, damit der Nachwuchs zu erhalten. Mag dieser Versuch, die Rasse, um glatten Nachwuchs zu erhalten. Mag dieser Versuch, die Rasse, um soch so kindlich erscheinen, unter allen Umständen ist sein Versuch mit natürlichen Nitteln und nicht mit Zauber und Opfer. Der Mann, der so dichten konnte, nuß die Gewohnheit gehabt haben, die Natur zu beobachten und sie auf seine Beise nach seinen Plänen zu lenken. Die Wirkung des Garten- und Obstbaues auf die geistige Hatung der Menschen liegt klar zutage.

Alehnlich ist es zu beurteilen, wenn wir seit David den Jahwe-Humus verstummen und dafür das Heldenlied emporblühen sehen, d. h. das Lied, das des einzelnen menschlichen Gelden Gewandtheit, Stärke und Berwegenheit preist. Ueber Davids Kriegsleute muß es eine ganze Literatur dieser Art gegeben haben. Es sind uns nur trockene Notizen darüber überliefert; aber schon sie genügen, den Charakter der neuen

Literaturgattung zu erkennen

Da ist Jichbaal, der Sakmoniter, der seinen Speer über 800 Erschlagene auf einmal schwang. Oder Elchanan aus Bethlehem, der den Riesen Goliath erschlug, dessen Speerschaft einem Weberbaum gleich war. (Die Uebertragung des Goliath-Sieges auf den Knaben David ist eine ganz junge Legende.) Oder Benaja, der einen Löwen im Nahkampf in einer Zisterne erschlug.

Ober die drei Helden, die sich durch die Philister durchschlugen, Wasser aus einem Brunnen in Bethlehem holten und es durch alle Feinde hindurch unverschüttet zu David brachten. (2. Samuelis 23.) Solche und ähnliche Taten sind natürlich einstmals im Liede geseiert worden; es werden Lieder gewesen sein, die im Kreise dieser berwegenen Schar selber entstanden sind. Sie alle reden von Jahwes Segen und Beistand. Aber der Segen wirft nicht mehr direkt, sondern mittelbar durch natürliche und rein menschliche Eigenschaften der Helden. Jahwe "schafft Sieg"; aber er kämpft nicht mehr selber mit wie in älteren Zeiten.

Natürlich hat man neben diesen neumodischen Liedern auch die altertümlichen Jahwe-Hymnen weiter gesungen; sonst könnten wir nichts von ihnen wissen. Ja, man hat sie sogar gesammelt und in Bücher zusammengeschrieben. Wir wissen von einem "Buch des Wackeren" und von einem "Buch der Schlachten Jahwes", die in den späteren Geschlichtes dichern zitiert werden. Sie missen etwa in dem Jahrbundert nach David entstanden sein und haben eben jene alten Jahwe-Ariegslieder enthalten. Über gerade daß man sie sammelte und niederschrieb, beweist, daß sie im wirklichen Leben erstorben waren. Man war literarisch geworden und sammelte die alten Lieder aus literarischem Interesse. Das zeigt, wie weit man selbst schon über die Stufe des gestitigen Lebens

hinaus war, die sich in diesen Liedern ausgeprägt hatte.

Man hätte wohl kaum ein Interesse an diesen Sammlungen gehabt, wenn nicht längst auch die Geschichtschreibung im eigentlichen Sinne des Wortes aufgeblüht wäre. Es ist eine der merkwirdigften Tatsachen der israelitischen Literaturgeschichte, daß alle gute und echte, das heißt natürliche Geschichtschreibung relativ alt ist, während gerade die jüngeren Ueberarbeitungen sich in Phantastik, Wundern und übernatürlichen Kräften nicht genug tun können. Stücke wie die über die Regierung des Abimelech (Richter 9) oder iiber Abjaloms Aufstand gegen David (2. Samuelis 15—19) oder über Davids Tod und Salomos Thronbesteigung (1. Könige 1—2) zählt ein Kenner wie Eduard Mener zu den besten Abschnitten orientalischer Geschichtschreibung überhaupt und stellt sie unbedenklich den besten Schriftstellern der Griechen zur Seite. Gerade diese natürlichen und gut unterrichteten Darstellungen aber können nicht weit von der Zeit abstehen, über die sie handeln. Spätestens im Zeitalter Salomos, wenn nicht zum Teil ichon erheblich früher, müssen sie niedergeschrieben sein. Sie zeigen am besten, welche Söhe rein natürlichen, der Birklichkeit und den echten Charafteren wirklicher Menschen zugewandten Denkens man damals schon erflommen batte.

Freilich wird man annehmen dürfen, daß diese Geschichtsliteratur nur ein Erzeugnis kleiner und hochgebildeter Arcise war. Die große Masse hat die alte phantastisch-übernatürliche Betrachtung des Beltverlaufs natürlich nicht so rasch und überhaupt wohl nie völlig versoren. Aber auch sie hat sehr rasch und gründlich die eigentlich mythischen

Bestandteile der Gottesvorstellung verloren.

Wir wissen von früher her, daß in den ersten Jahrhunderten der israelitischen Niederlassung in Kanaan babylonische Mythen in Jerael eingedrungen sind, und daß man insonderheit den großen Drachenkamps des Marduk auch von Jahwe erzählt hat. Wir haben in der israelitischen und jüdischen Dichtung noch eine Fülle von Anspielungen oder Zitaten aus einem mächtigen Hymnus, der Jahwes Sieg über das Urmeer besang. Aber dort, wo diese Geschichte recht eigentlich hätte erzählt werden müssen, in der Schöpfungsgeschichte selbst, ist sie die zur

Unkenntlichkeit herabgestimmt und vermenschlicht worden. Man sprach nicht mehr vom Kampf des Gottes mit dem Ungeheuer der Tiese, nicht mehr von seinem Schelten und Tessellen des Meeres, sondern nur noch von dem klug bauenden und ordnenden Hausvater, der in mehrfachen Absähen die Menschen, Pklanzen und Tiere gebildet habe, und zuletzt das Weib, dessen Jweck und Ziel die Vereinigung mit dem Manne sei. Und der Mann ist der Bauer, der seinen Acker eigenhändig bestellt.

Freilich hat dabei Jahwe, wie wir früher ausführlich gesehen haben, mehrere Züge erhalten, die ihn recht menschlich-kindlich erscheinen lassen. Er formt mit seinen Fingern seuchten Lehm; er arbeitet, wird müde und ruht sich aus; er irrt sich und muß den Versuch, dem Menschen eine Gesellschaft zu geben, noch einmal wiederholen; er beschließt, alles Geschäffene wieder zu bernichten, und findet sich schließlich doch mit der allgemeinen Unzulänglichkeit seiner Schöpfung ab. Das sind Züge, die teils aus dem babylonischen Urmythus stammen, dort aber auf mehrere Götter verteilt waren, teils einer etwas zu weit getriebenen Serabstimmung des Wythus entsprüngen. Gerade sie zeigen am besten, wie sehr diese israelitische Bauern-Schöpfungsgeschichte von dem wirklich ursprünglichen Denken altertümlicher Menschen schon sern ist.

Als Salomo den Jahwe-Tempel auf dem Zion baute (um 950 vor Christus), hat er ihn noch ganz mit den phantastischen Gestalten aussichmücken lassen, die der echte alte Drachenmythus ihn an die Hand gab. Wenige Jahrzehnte später muß diese israelitische Schöpfungssgeschichte erzählt worden sein. So nahe stoßen auch hier die mythische und die dem Natürlich-Vegreisbaren zustrebende Denkweise auseinander.

## Jahwe, der Volksgott.

Diese ersten Ansänge des natürlichen Denkens bedeuten eine starke Bergrößerung und Bereinheitlichung der Gottesporftellung. Indem für sie praktisch nur Jahwe in Betracht kommt, und indem Jahwe durch natürliche Ursachen wirkt, bilden sie eine Vorbedingung zum eigentlichen Monotheismus, d. h. zu dem bewußten Entschluß, Jahwe allein als wirklichen Lenker der Welt und alle anderen Götter als Göken, als Nichts, als Schein und Lüge zu betrachten. Eine Vorbedingung, aber noch nicht mehr! Gerade jene ältesten Geschichtsdarstellungen zeigen, daß ihre Verfasser durchaus noch der Meinung waren, daß neben Jahwe auch andere Götter existieren. Die Abimelech-Geschichte spricht harmlos vom "Baal des Bundes" als dem Gotte der Kanganäer von Sichem; die Saul-David-Legende kennt die Klage des Helden, daß er aus Kangan fort, in den Bereich anderer Götter vertrieben werde. Und wenn die Schöpfungsgeschichte selbst auf andere Götter nicht mehr Bezug nimmt, so zeigt das eben nur, daß für den israelitischen Kleinbauern, der nur sich, sein Weib und seinen Acker kannte, andere Götter als Jahwe nicht in Betracht kamen. Ein bewußtes Bekenntnis zum Monotheismus im philisophischen Sinne darf man in der harmlosen Geschichte nicht suchen.

So find denn auch die Erzeugnisse dieser Zeit von einer sittlichen Durchbildung der Gottesvorstellung noch vollkommen fern. Jahwe hat Freude an List und Betrug, wenn sein Bolk dabei Borteil hat. Der betrügende Jakob hat noch auf lange hinaus keinen Anstoß bei den Frommen seines Bolkes erregt. Erst um 750 hören wir von einer Berwerfung der Jakob-Geschichten aus sittlichen Gründen. Die Zeit, die uns hier zunächst noch beschäftigt, das Jahrhundert nach David, hat

davon noch nichts gefühlt. Aehnliches zeigt der "Segen des Jakob": Juda und Benjamin werden wegen ihres "Raubes" gepriesen; und wenn Simeon und Levi wegen ähnlicher Gewalttat verslucht werden, so doch nur deshalb, weil ihre Tat nicht den gewünschten Erfolg hatte. So hatte auch das Debora-Lied über die Tat der Jaël gejubelt, die dem feindlichen König auf der Flucht das Gastrecht geboten und ihn dann von hinten erschlagen hatte.

"Inneres Leben" im Sinne der späteren Frömmigkeit war dieser Zeit noch völlig fremd. Jahwes Segen oder Jahwes Gnade bedeutete settes Land, ordentlichen Regen, sastige Ernte an Korn und Wein, Wein und Wilch in Fille. Jahwe segnet durch Fruchtbarkeit an Menschen, Acker und Vieh. Man lebte noch ganz in der Wirklichkeit des Genusses. Und das höchste Ideal war, zu sterben im Kreise von Kindern und

Rindeskindern, alt und lebensfatt.

Man wußte seit lange, daß Jahwe im Himmel lebe. Schon die Kain-Abel-Sage hat diese Vorstellung vertreten. Und schon die Uebernahme der kanaanäischen Dichtung von Elohim und der Himmelskeiter von Bethel mußte diese Vorstellung nahelegen. Für Jahwe, den Gewittergott, der den Regen sendet, und für den die Sterne vom Himmel herab kämpfen, war es nicht schwer, diese kanaanäische Vorstellung anzunehmen. Trokdem aber blieb, wie gerade die Kain-Abel-Crzählung zeigt, Kanaan das Land, in dem allein man Jahwes Angesicht suchen konnte. Aehnlich hat der Tempelweisespruch des Salomo die Vorstellungen vom Himmelszott mit der eines bestimmten Wohnsiges auf Erden verbunden: "Die Sonne hat Jahwe ans Himmelszelt gestellt; er selbst aber hat gesagt, im Dunkeln wolle er wohnen. So hab ich ein Haus dir gebaut als Wohnung, eine Wohnstätte für dich auf ewige Zeiten." (1. Könige 8, 12—13.) Jahwe wohnt in dem Tempel auf dem Zion; trokdem gilt er als der Gott, der auch Sterne und Himmel geschaffen hat.

So zeigt diese Stuse der israelitischen Religion ein merkwiirdiges Ineinander von fortgeschrittenen und altertiimlichen Gedanken. Durch die Umstimmung des geistigen Lebens zu natürlichem Denken wuchs Jahwe langsam und unmerklich über dies eine Bolk und dies eine Land hinaus zum Lenker der ganzen Welt und der ganzen Menschheitsgeschichte. Und doch blieb er für das Gesibl seiner Verehrer unlöslich mit Volk und Land, mit diesen Menschen und diesen Seiligtümern verbunden. Es mußte noch eine weite Strecke in der Entwickelung zurückgelegt werden, dis diese Verbindung sich löste; und dann erst konnte sich die ganze Kraft des Welk-Gott-Glaubens entsalten. Erst dadurch ist die israelitische Religion zu dem Glauben geworden, der einen weltgeschichtlichen Einfluß ausüben sollte. Daß es aber dazu kam, dasür sind die sozialen Wandlungen maßgebend gewesen, die sich im Jahrhundert nach David anbahnten, und die im neunten Jahrhundert vor Christus zu

wirken begannen.

## Opposition.

## Proletarifierung.

Zweimal hat das Volk Förael in seiner Geschichte eine rasche und starke Vermehrung seiner Bevölkerung erlebt, zuerst in dem Fahrhundert hinter der Ansiedelung, dann in den friedlichen Fahrzehnten, in denen David, Salomo und ihre nächsten Nachsolger herrschten. Die erste Vermehrung hat aus dem Beduinenstamm ein Volk werden lassen: Rolonien wurden vom Gebirge Ephraim aus in alle umliegenden Teile des Landes gesandt. Schließlich sind sie sogar in die Gegenden öftlich des Fordans gedrungen. Die späteren israelitischen Stämme sind, wie wir wissen, aus solchen alten Bauernkolonien entstanden. So ist die erste Welle der Vermehrung ein fast ungetrübtes Glück für das Volk und eine Quelle der Kraft gewesen.

Bon der zweiten kann man das nicht ebenso uneingeschränkt sagen. Das Land war vergeben. Neue Kolonien sind nach der Zeit Davids nicht mehr ausgesandt worden. Auf demselben Areal hatte nun eine größer gewordene Menschenzahl Nahrung zu sinden. Wie immer, führte das auch hier zur stärkeren Intensität in der Rusung des Bodens.

Die alte Zeit hatte, so scheint es, nur das Familieneigentum an Grund und Boden gekannt. Kinder und Kindeskinder waren da wohl zunächst unter dem Later, dann unter dem ältesten Sohn, in einheitlichem Haushalt auf demselben großen Gute zusammengeblieben. Seit David und Salomo macht sich eine Aenderung bemerkbar. Nach dem Tode des Baters teilen die Söhne das Gut, und zwar zu gleichen Teilen, nur daß der Aelteste den doppelten Anteil erhält. Die alte Kamilienaemeinschaft löst sich auf, die moderne Aleinsamilie tritt an ihre Stelle. Und wie überall, führte auch hier die Freiteilbarkeit zu einer raschen Verkleinerung manches Besitzes, während anderer durch seltenen Erbgang oder neue Zusammenlegung die alte Größe behielt. Zum ersten Male entwickelte sich so ein deutlicher Unterschied der Besitztlassen; es entstanden Parzellengüter, die schon kaum mehr genügten, eine Familie selbständig zu ernähren, und Großbesitzer, die im Dorf und in der Stadt die ganze Gewalt in die Sand bekamen. Zum erstenmal hören wir in der Mitte des neunten Jahrhunderts von armen Witwen und schuplosen Baisen. Die Großfamilie, in deren Schutz sie bis dahin gelebt hatten, existiente also nicht mehr.

Es kam eine andere Entwickelung hinzu, diesen Unterschied in den Besiteberhältnissen noch fühlbarer zu machen. Das Königtum trieb das Bolk in die Geldwirtschaft hinein. Gerichtsbußen und Steuern wurden immer mehr in bar m Gelde gesordert. Der königliche Handel öffnete das Land dem auswärtigen Berkehr. Der phönizische und aramäische Kaufmann kam in die israelitischen Städte. Das Angebot fremder Ware rief die Kachsrage, rief steigende Bedürfnisse und steigenden Luxus hervor. Und sorderte wieder bares Geld zu dessen Beschaffung. In

Anfang des neunten Jahrhunderts erkämpfte der König von Damaskus das Recht, ein aramäisches Quartier in Samaria, der Hauptstadt von Israel, zu errichten. Nach einem gliicklichen Kriege erstritt Ahab von Israel dasselbe Recht auch für israelitische Kaufleute in Damaskus. (1. Könige 20, 34.) Das mag ungefähr um 860 v. Chr. gewesen sein. Man sieht, wie stark seit Salomo die Geldwirtschaft sich im Lande entmidelt batte.

Wie immer, so hob die Geldwirtschaft auch hier den, der etwas hatte, und stieß den Schwachen ganz ins Elend hinab. Berschuldung, Schuldiklaverei, Tagelöhnerarbeit und Landverlust treten auf. Die ältesten Gesetze, die diese Verhältnisse regeln, sind noch im neunten Jahrhundert entstanden.

Wie diese soziale Wandlung auf die Religion gewirkt hat, haben wir früher an der Paradiesaeschichte aesehen. Sie zeigt den Wandel der Stimmung in kleinbäuerlichen Kreisen. Der Jubel, mit dem man einst die "Fettgefilde der Erde" begrüßt hatte, ist verklungen. Man fühlt nicht mehr den Segen, sondern den Fluch Jahwes auf dem Acker ruben. Man träumt von der unwiederbringlich verlorenen Zeit, wo der Gottesgarten auf Erden stand, wo man Wasser in Fille hatte und von Baumfrüchten lebte, die keine schwierige Arbeit brauchten. Und man ärgert sich über den steinigen Acker, den sauren Schweiß und die ewigen Dornen und Disteln. Man steht unter dem Bann einer ewig erfolglosen Arbeit und fühlt auf einmal alle die Alltagsmüben, an die man ehedem gar nicht gedacht hatte.

Das Weib war für die altisraelitische Schöpfungsgeschichte die Arone der Schöpfung gewesen; in der Liebesumarmung von Mann und Weib gipfelt ihr ganzer Jubel. Für den Paradiesdichter ist das Weib der Anfang des Elends: sie ist schuld, daß der Gottesgarten verloren aina! Und fie ist es, die trop aller Schmerzen das rätselhafte Verlangen hat, immer neue Kinder zu empfangen. Die Uebervölkerung und das Elend der kinderreichen Familie liegen dem Dichter schwer auf der Seele. Es ist nicht Segen und Jubel, es ist der Fluch, der zu immer neuer Liebesumarmung treibt. Im Paradies lebte man wie die Kinder: man war nacht und merkte es nicht!

Und in der ganzen Grämlichkeit dieser Stimmung taucht ein uralter Gedanke auf, der Jahrhunderte hindurch anscheinend geschlafen hatte: der dunkle, lannische, neidische Gott! Jahwe wollte nicht, daß die Menschen unsterblich und weise würden wie er! Er war eifersichtig auf seinen Vorrang bedacht; und er hat dafür gesorgt, daß der Abstand zwischen sich und den Menschen gewahrt blieb! Das waren uralte Melodien in neuer Tonart, ein Grundgedanke, der von nun an durch alle Formen der proletarischen Religion hindurchgehen sollte.

Aber der Dichter weiß noch keine Rettung. Noch ist es ihm 1m= angetastet, daß der Normalmensch Bauer ist und nichts anderes. Ein soziales Ideal, das er der lähmenden Wirklichkeit entgegenzustellen bermöchte, hat er noch nicht, noch weniger eine Hoffnung, daß es in irgendwelcher Zukunft anders sein könnte. Sein Trost ist der Wein, den Jahwe von eben dem Acker hat wachsen lassen, den er vorher verflucht hatte: der Wein gibt uns Ruhe und Trost und macht das Elend erträglich. Damit zeigt der Dichter, daß er noch ganz im Anfang der hier zu schildernden Entwickelung steht. Er mag schon in den nächsten Nahrzehnten nach Salomo seine Dichtung niedergeschrieben oder gefungen haben.

## Fremde Götter.

Das erste Sesühl der versinkenden Kleinbauern mußte ein Frrewerden an Jahwe sein, wie die Paradiesgeschichte cs zeigt. Der zweite Gedanke aber ist ein um so sesteres, um so ausschließlicheres Festhalten am altüberlieferten Gotte der Bäter gewesen. Es war die natürliche Reaktion auf eine Bewegung, die inzwischen in den oberen Kreisen eingeset hatte.

Schon mit der Ausbildung des monarchischen Staates war für den Rönia und einen Teil seines Sofhaltes ein Unftog gegeben, die Ausschließlichkeit des alten Jahwe-Glaubens zu durchbrechen. Bereits Gideon hatte unter anderen eine Frau aus der kanaanäischen Stadt Sichem, deren Religion natürlich die kanaanäische blieb (Richter 9, 1). In großem Stile hat dann Salomo die Politik verfolgt, durch Verheirgtung mit benachbarten Prinzessinnen die Sicherheit seiner Grenzen und die Größe seines Gebiets au bermehren. Er hat neben einer äanptischen auch phönizische, edomitische, moabitische und ammonitische Frauen gehabt, er hat also nach Westen, Süden, Diten und Norden geheirgtet. Und jede dieser Frauen aus föniglichem Blut behielt an seinem Hose die Religion ihrer Bäter. Ja, als der König den ersten großen prunkvollen Jahme-Tempel, den man in Juda sah, neben seiner Burg auf dem Zion gebaut hatte, stellte er dort auch Altäre für die umwohnenden Götter auf, um seinen Frauen die Fortsiihrung ihres vaterländischen Kultus zu erleichtern (1. Rönige 12, 1—8).

Es liegt auf der Hand, daß schon diese ausländischen Kulte in der Bevölkerung Erbitterung auslösen mußten. Die Priester, die sich zurückgesetz sahen, und der gemeine Mann, der den altgewohnten Gedanken hegte, daß Kanaan Jahwes Land sei, in dem nur Jahwe verehrt werden dürse, mußten empört sein über diese neumodische Art, mehreren Göttern gemeinsam an derselben Stelle zu dienen. Aber über diese Stimmung zu Salomos Zeit haben wir noch kein gleichzeitiges Zeugnis. Sie hat sich noch nicht in geschichtlich saßbarer Weise geäußert. Das ist erst dreiviertel Jahrhundert später unter dem israelitischen König Abab geschehen.

Ahab — es ist derselbe, der das israelitische Kausmannsquartier in Damaskus durchgeset hatte — war mit einer phönizischen Königstochter, namens Jiebel, verheiratet. Für sie und offenbar auch für die phönizischen Kausseute, die mit ihr kamen, hat er in seiner Hauptstadt Samaria einen Tempel des Baal von Tyrus errichten lassen. Die spätere sidische Geschichtsschreibung hat daraus einen Abfall von Jahwe gemacht und hat erzählt, Ahab habe unter dem dämonischen Einstwegenacht und hat erzählt, Ahab habe unter dem dämonischen Einstwegener Frau die Jahwe-Verehrer sogar versolgt. Tas aber ist eine Uebertreibung, die in der wirklich bezeugten Geschichte keinen Anhalt hat. Es sind genug gute und alte Erzählungen von Ahab überliesert, die erstennen lassen, daß er dis zu seinem Tode für seine Person ein Anhänger Jahwes blieb. (1. Könige 20 und 22.) Es hat sich bei dem thrischen Baal im Grunde also noch nicht um mehr als wie bei den auswärtigen Göttern Salomos gehandelt.

Und doch tritt ein Unterschied deutlich hervor. Um den Tempel des Baal und seine Priester in der Hauptstadt Samaria hat sich schon eine ganze Gemeinde gesammelt. Mag sie auch zum Teil aus phönizischen Kausseuten bestanden haben, der Bericht über ihre Vernichtung durch Jehu, den wir noch kennen lernen werden, ist nur zu verstehen,

wenn auch ein gut Teil angesehener Fraeliten zu ihr gehörte. Und das ist etwas Neues, was die Religionsgeschichte Fraels bisher noch

nicht gefannt hatte.

Die Verslechtung der herrschenden Alasse in die internationalen Beziehungen der Politik und des Handels zeigt hier ihre erste Wirkung auch auf die Keligion dieser Alasse. Sie mochten wohl glauben, daß der Gott der das Weltmeer besahrenden Kaufleute mächtiger sei als der altväterische Jahwe des gebirgigen Hinterlandes, das abseits von den Straßen des Welthandels lag. Der phönizische Gott hatte seinem Volke Kenntnisse und Tertigkeiten geschenkt: Lesen, Schreiben, Rechnen, Schiffbau, Gewerbe, Handel und anderes mehr. Er war der gebildete, kultivierte, weltmännische Gott. Es ist leicht zu verstehen, daß die neuen Verbindungen des Handels manchen reichen Ikraeliten reizen mußten, ganz in der Kultur des Weltgottes aufzugehen.

Bom Standpunkt der altisraelitischen Religion aus gesehen, war das ein Abfall. Aber an sich, entwickelungsgeschichtlich betrachtet, ist auch darin der Fortschritt der Zeiten zu sehen. Man begann, individualistisch zu werden. Man nahm die väterliche Religion nicht mehr als selbstverständlich hin; man prüfte, verglich und wählte und, aus welchen Gründen auch immer, man entschloß sich zum Teil, einem anderen Gott den Vorzug vor dem ererbten zu geben. Der wirtschaftlichen Regsamkeit in den herrschenden Klassen beginnt die geistige Freiheit zu

folgen.

Aber gerade, weil es ein Fortschritt war, den die Aultur der Reichen hier machte, mußte er die Alust in der Bevölkerung nur noch mehr erhöhen. Für den gemeinen Mann war es unerhörte Neuerung, unausdenkbarer Frevel, daß neben Jahwe noch ein anderer Gott im Lande gelten sollte. Die alte Zeit, da das ganze Volk mehrere Götter neben Jahwe verehrt hatte, war seit mindestens drei Jahrhunderten völlig vergessen. Zett waren es die Reichen, die die Reuerung schusen. Sie siesen von Jahwe

ab, sie waren untreu gegen den Gott ihres Volkes!

Und diese Reichen, König und Beamte an ihrer Spike, waren dieselben, die das arme Bolk quälten und preßten, die durch Bußgelder, Steuern, Handelsichulden es in Berzweiflung jagten, von Haus und Holgt bertrieben und in Schuldsklaverei brachten. Die Jahwe-Treuen verstolgt, geschunden, verarmt; die Jahwe-Berächter stolz und reich! Jahwe, der alte Gott der Bäter, der Schicksgenosse und darum der Schuk der Armen! Das sind die neuen Gedanken, die aus der Glut dieser Köte entstanden. Erst sie sind es gewesen, die der israelitischen Religion ihre weltgeschichtliche Größe gaben. Und in diesen Gedanken und in ihren weiteren Konsequenzen erlebten auch die unteren Klassen den Fortschritt der Zeiten. Auch ihre Frömmigkeit ist über die altisraelitische Religion unendlich hinausgewachsen.

So war etwa ein Jahrhundert nach Davids Tod die altisraelitische Religion überhaupt zu Ende. Sie mündete in den oberen Klassen in einem Individualismus, der die altüberlieferten Formen des Glaubens sprengte und neue, modernere, weltläuftigere Görter suchte. Und in den unteren Klassen prägte sie sich um zu einem neuen Glauben, in dem der überlieferte Volksgott Jahwe zum Gott des Rechtes und der Gerechtigkeit ward. Die Regierung Ahabs (rund 870 bis 850 vor Chr.) bildet die Grenzscheide der Perioden, in der das Neue sowohl oben wie unten

311m ersten Male herborbricht.

#### Elia und Elifa.

Die Geschichte von Nabots Weinberg braucht hier nicht aussiührlich erzählt zu werden; sie ist allbefannt und wird im Ansang im Wortlaut mitgeteilt werden. Wieweit sie geschichtlich ist, wieweit die Volksüberlieserung sie parteiisch gefärbt hat, ist nicht mehr zu sagen. Jedenfalls herrschte im Volk das Gesühl, das Nabot zu Unrecht getötet, und daß der König zu Unrecht sein Gut konfisziert habe. Wan sah in diesem einen Falle die ganze Fülle von Naub und Gewalttat verkörpert, über die nan in den unteren Klassen sanb und Gewalttat verkörpert, über die nan in Inwalt des Armen, der Jahwe zum Aächer sür den unschuldig Gemordeten anrief, oder besser, der in Jahwes Namen die Nache versprach. Der Jahwe-Fluch, den Elia auß Thisbe auf dem Grundstille des Nabot dem König inmitten seiner Offiziere entgegengeschlendert hat, ist das historisch echteste Stille in der ganzen Elia-Geschichte: "An der Stelle, wo Hunde Nabots Blut leckten, sollen Hunde auch dein Blut lecken, spricht Jahwe."

Es war ein unerhörtes Ereignis, daß einer den Mut fand, dieses zu sagen, und daß er nicht sosort von den Offizieren des Königs ersichlagen wurde. Eben zuvor war Nabot gesteinigt worden, weil er Lästerungen gegen den König gesagt haben sollte. Und nach altem Geset war das durchaus in der Ordnung: die Lästerung gegen den König stand im Strafrecht unmittelbar hinter der gegen Jahwe! Aber weder das alte Geset noch die Bande der Sitte noch die Furcht vor dem eigenen Tode hielten den flammenden Propheten zurück, dem König ins Gesicht zu schlendern, was an heißer Empörung sein Herz bewegte. Auch er war aus der altisraesitischen Zeit hinausgewachsen. Auch ihn trieb das individuelse Gewissen zu neuen Wegen. Aber es zwang ihn, über Sitte und Furcht hinweg Fahwe als den Schutz der Bedrängten zu denken und

dieser neuen Erkenntnis sein ganzes Leben zu opfern.

In der Person des "Propheten" Elia gewinnt die proletarische Stimmung einen Wortführer aus Arcisen, die dem Volksleben bis dahin fernaestanden hatten, die aber nun auf mehr als zwei Sahrhunderte ihre eigentlichen Wortführer werden. Bis dahin hatte man die "Propheten" gefannt als die Berzückten oder Berrückten, die einzeln oder in Wasse durchs Land liefen, ichreiend und mit Harfe, Zither, Pauke und Flöte sich immer mehr in die Verzückung hineinlärmend. Man hatte sie in Israel, ähnlich wie in allen anderen Volksreligionen, geachtet als Menschen, in denen der Geist Jahwes walte. Aber da sie außerhalb des Sippenverbandes standen und als landlose Leute in den Dörfern umberirrten, hatten sie sich eines besonderen Einflusses nicht zu erfreuen. Als Saul den Aufruf zum gemeinsamen Kampf gegen die Ammoniter erließ, fanden sich Leute, die spöttisch bemerkten: "Bie kommt Saul unter die Propheten?" Die Könige haben Scharen von Propheten als Orakelgeber benutt. Aber gerade Ahab hat einen von ihnen gefangen gesett. als er fortwährend nur Unglück weissagte (1. Samuelis 22). Der König war gewöhnt und forderte als sein Recht, daß er von ihnen nur höre, was ihm aefiel.

Elia erscheint in der israelitischen Ueberlieferung nicht eigentlich als Prophet im alten Sinne des Wortes. Man wußte, daß er umberging, mit einem Wantel aus zottigem Tierfell bekleidet (2. Könige 1, 8); man erzählte auch davon, daß er einmal im Sturm vor dem Wagen des Königs einhergerannt sei vom Karmel bis zur Stadt Jesreel (1. Könige 17.) Wenn das eine echte Erinnerung ist, genügt es, eine ge-

legentliche Verzückung und Kaserei auch bei ihm glaubhaft zu machen. Aber der Kern seines Wesens liegt nicht mehr hier: Der Kern ist vielmehr, daß er in klarer und deutlicher Rede hinausschrie, was Tausende fühlten, was aber er erst auszusprechen und als Jahwe-Spruch auszusprechen den Mut hatte. Mag die Form seines Austretens den alten Propheten mehr oder weniger ähnlich gewesen sein, das Wesen der Sache war, daß an die Stelle der sinnlosen Verzückung die sitkliche Entrüstung und Erbitterung trat, und daß auch sie sich als Jahwe-Spruch fühlte und als solcher geglaubt ward.

Auch diese sittliche Entriistung und Empörung über eine besonders brutal hervortretende Gewalttat des Königs ift ein echtes und unmittelbares Erlebnis, aus dem mit instinktiver Gewalt eine neue Gottes= vorstellung hervorbrechen mußte. Wie einst aus dem jäh niederwerfenden Schreck der Bulkanflamme Jahwe entstanden war, wie er dann Jahrhunderte hindurch aus der jäh hervorbrechenden Begeisterung des Ariegers sprach, so mußte man auch jest wieder die heiß-aufschießende Wut über Gewalt und Rechtsbruch als eine Offenbarung Jahwes verstehen. Der Gott, der das unschuldig vergossene Blut rächen wird, ist für das Bewußtsein der Zeit die unmittelbar hervordrechende Vorstellung, bei der der schuklose Arme Zuflucht, Rettung und Selbstachtung findet. Es ist die Waffe, die den verfinkenden Kleinbauern im Kampfe ums Dasein einzig noch blieb. In dem inneren Zwang, der den Propheten treibt, trot aller Gefahr, vergessend des eigenen Lebens, dem König den Jahwe-Fluch ins Gesicht zu schleudern, liegt der Anfang einer neuen Stufe der Religion. Elia ist, soweit wir wissen, in der Weltgeschichte der erste, den das innere Gefühl von der Wahrheit und dem Ernst seiner Sache zwang, sein Leben aufs Spiel zu setzen, indem er den Machthabern seiner Zeit die neuerkannte Wahrheit ins Gesicht zu schleudern den Mut fand.

Der Fluch des Elia ist nicht in Ersüllung gegangen; Ahab ist in einer Schlacht gegen den König von Damaskus gefallen und hat ein ehrliches Begräbnis gefunden. Aber etwa 15 Jahre nach Ahabs Tod ist an seinem Sohn das grausige Wort doch noch Wahrheit geworden. Ein israelitischer Offizier, Jehu mit Namen, empörte sich gegen Ahabs Sohn und hat an ihm und seiner Mutter Jebel mit Bewußtsein und Absicht den Fluch des Elia vollzogen.

Ueber diese Revolution des Jehn haben wir eine außerordentlich anschauliche und gut unterrichtete Darstellung (2. Könige 9 und 10), wieder einmal ein Stück jener guten, alten israelitischen Geschichtschreibung, von der wir schon sprachen. Deutlich tritt in diesem Bericht hervor, wie stark die durch Elia vertretene Bewegung im Volke damals schon war. Sie war zum mindesten Anstoh, wenn nicht gar Triebkraft und Ursache der ganzen Kevolution.

Der Brophet Elija — wie er geschichtlich mit Elia zusammenhing, wissen wir nicht; die spätere Legende hat ihn zum unselbständigen Diener und Begleiter des Elia gemacht — schiefte einen Bropheten ins Lager zu Jehn mit dem Auftrag, insgeheim im Namen Jahwes Jehn zum König zu salben. Ob das ein verabredetes Zeichen zwischen dem Propheten und dem General war, oder ob letzterer selbst durch diese Botschaft überrascht wurde, ist nicht zu sagen. Der Bericht nimmt deutlich das letztere an. Jedenfalls waren die anderen Offiziere wirklich überrumpelt, und gerade sie waren es, die dem Jahwe-Spruche sofort gehorchten und Jehn zum König ausriesen. Dann hat er selbst, der zuvor

noch gezaudert oder den Zaudernden wenigstens noch gespielt hatte, mit durchgreifender Energie die Revolution in die Hand genommen.

Die Entthronung des bisherigen Königs geschah mit der wilden Grausamkeit, die bei alten Völkern in solchem Falle üblich war. Der König selbst ward von Jehu erschossen und seine Leiche den Hunden zum Fraß auf das Grundstück des Nabot geworsen. Die Königin-Mutter Jebel ward auf Jehus Geheiß aus dem Fenster gestürzt und ihr Leib von Rossen zerstampst. 70 Kinder des Uhab, die noch im heran-wachsenden Alter standen, wurden einzeln getötet und ihre Köpfe im Palast aufgesteckt. Briester und Gläubige des Baal in Samaria wurden in den Tempel gelockt und sämtlich erschlagen. Der Tempel selbst ward niedergerissen, der Altar zertrümmert, die Götterbilder verbrannt; auf dem Grundstück aber wurden, um es noch gründlicher zu entweihen, Aborte angelegt: "Die sind dort zu sehen bis auf den heutigen Tag". Mit diesem Saße schließt der Bericht.

Schon aus dieser Zerstörung des Tempels folgt, daß der Kampf gegen den fremden Gott, den Ahab eingeführt hatte, für Jehu die Parole des Ausstades war. Auch dem König gegenüber hatte er sosort auf die Mbgötterei und Zauberei seiner Mutter Jedel verwiesen, die entfernt werden sollten. Außerdem aber zeigt die ausdrückliche Bezugnahme auf die Kabot-Geschichte und den Fluch des Elia, daß er auch die Sympathien der unter Ahab bedrohten Kleinbauern gewinnen wollte. So stark ist die Opposition mit ihren sozialen und religiösen Gedanken schon ein halbes Menschenalter nach Ahabs Tode gewesen, daß sie Unterlage für eine Kalastrebolution zu geben vermochte. Elifa, der Erbe Elias, scheint in der Bevölkerung eine wirkliche Macht zu repräsentieren.

## Das Hirten = Ideal.

Wie stark zu dieser Zeit die soziale Spannung in der Bevölkerung war, und wie sehr man in den unteren Klassen bereits ein klares Bewußtsein über die eigene Lage besaß, dafür haben wir gerade in der Revolution des Jehu noch ein anderes Zeugnis. In dem Bericht heißt es: Als Jehu nach der Stadt Samaria kam, da traf er Jonadab, den Sohn des Rekab. Er fragte ihn: Hältst du es mit mir wie ich mit dir? Und auf die besahende Antwort nahm er ihn zu sich auf seinen Wagen und sprach: Komm mit mir, so sollst du sehen; wie ich sir Jahwe eisere.

Bon diesem Jonadab wissen wir, daß er eine Sekte gestiftet hat, die noch zur Zeit des Propheten Jeremia bestand. Als ihre Grundsäte haben die Rekabiten dem Jeremia folgende Lehren genannt: "Jonadab, der Sohn des Rekab, unser Bater, hat uns also besohlen: Nicht sollt ihr Wein trinken, weder ihr noch eure Kinder, in alle Ewigkeit. Und ein Haus sollt ihr nicht bauen, und Samen sollt ihr nicht säen und einen Weinberg sollt ihr nicht pflanzen und keinen besihen. Sondern in Zelten sollt ihr wohnen alle eure Tage, damit ihr langes Leben habt in dem Lande, in dem ihr als Beisassen wohnt." (Jeremia 35, 6—10.)

Das war das Programm, für das Jonadab, der Refabit, damals in Samaria warb. Es zeigt eine bewußte Ablehnung des Ackerbaues und seiner Produkte und der ganzen Lebensweise, die mit ihm zusammen-hängt. Jahwe ist der Gott der Hirten! Wie er einst in der Kain-AbelsGeschichte das Opfer des Sirten vor dem des Bauern bevorzugt hatte, so fordert er noch heute, daß die, die wirklich seine Anhänger sein wollen, in Sirtenweise leben. Nicht mehr gilt Jahwe als Geber von Korn

und Wein; nicht mehr ist er es, der den Israeliten Häuser, Brunnen und Weinberge geschenft hat. Er ist dem Ackerban seind, und es ist sür seine Anhänger ein soziales Programm, daß sie die alte Lebensweise der Wiiste gegenüber dem Bauerntum wiederherstellen.

Es liegt in dem Programm des Jonadab im Grunde bereits ein Kampf gegen den ganzen Jahwe-Glauben, wie er sich seit etwa drei Johrhunderten in Israel herausgebildet hatte. Aber er scheint diese äußerste Konsequenz seiner Grundsäte noch nicht gezogen zu haben. Wohl hat er, wie die Jehu-Geschichte zeigt, als Giferer für Jahwe gegen den Baal von Thrus gegolten. Aber offenbar hat er noch nicht die Altäre, Opfer und Feste für Jahwe verworfen, wie man sie im damaligen Israel hochhielt. Immerhin, seine Gedanken sind bereits auf dem Wege zu diesem Ziel; wir ahnen schon hier, daß ihre Konsequenz zur vollen Bereitsfen Ziel; wir ahnen schon hier, daß ihre Konsequenz zur vollen Bereitsfen Ziel;

werfung der bestehenden Gottesverehrung gelangen mußte.

Wohl aber ift auch diese Bewegung des Jonadab wieder ein Beispiel sür den Individualismus, der sich auch der unteren Alassen bemächtigt hatte. Er kennt Fromme und Abtrünnige im selben Bolk. Er sammelt eine Gemeinde von solchen, die Jahwe auf die richtige Art dienen wollen. Er bildet eine religiöse Gemeinschaft, zu der man nicht selbstwerktändlich durch die Geburt gehört. Man muß in sie eintreten mit bewußtem Entschluß. Jahwe ist nicht mehr instinktiv der Gott seds Israeliten. Innerhalb der Israeliten gibt es eine besondere Gemeinde von solchen, die seinen Willen erst wirklich tum. Es bahnt sich die Vorstellung an, daß Jahwe-Berehrer und Israeliten nicht mehr derselbe Menschenkreis sind. Jahwe könnte sich von Israel lossagen und doch seine Gemeinde behalten. Auch diese Konsequenz ist noch nicht völlig gezogen; aber auch zu ihr ist der Weg schon beschritten.

Daß diese Propaganda des Jonadab gerade jest enkstand und gerade jest Anhänger kand, kann nur in den sozialen Zuskänden selbst ihren Grund haben. Die Zermiirbung des Kleinbauerntums nuß in den letzen Jahrzeinten mit Riesenschrikten weitergegangen sein. Was in der Paradies-Geschichte erst leise anklang, ist nun zur vollen, beherrschenden Grundanschauung geworden: die Bauernkultur war ein Abfall von Jahwe; darum konnte sie nicht zum Heil gedeihen. Zurück zum friedslichen Leben des schweisenden Hirten. Wer keinen Acker besitzt, dem kann er auch nicht gepfändet werden. Wer dem Wein verschmäht, braucht um seinen Mangel auch nicht zu sorgen. Die Wiederherstellung des alten vorbäuerlichen Zustandes ist das Programm der Schichten, die durch den Fortgang der bäuerlichen Kultur auf die Schattenseite des

Lebens gedrängt waren.

Daß aber in einem Bauernvolk diese neue und doch urakte Parole wieder aufleben konnte, dazu hat offenbar das Borbild die Anregung gegeben, das an fast allen Grenzen Israels seine Nachbarn ihm gaben. Jonadab, der Sohn des Mekab, gehörte zu jenem Stamm Kain, der, wie wir früher sahen, erst von Saul zum sehaften Leben gezwungen ward. Das Leben der schweifenden Jirten ist in diesem Stamm wohl niemals völlig erloschen (Nichter 4), jedenfalls hatten sie, als unmittelbare Nachbarn der Wiste, das Vorbild ihres eigenen früheren Lebens beständig vor Augen.

Auch sonst ist das Sirtenleben streckenweise das vorherrschende Leben der Judäer gewesen. Manche Gegenden des damaligen Juda, die Wüste und die Gebirgsabhänge nach Osten und Westen, können noch heute nicht anders wie als Weideplätze sir Schafe und Ziegen genutzt werden. Man braucht auch nur einige judäische einigen altisraelitischen Sagen gegen-

iiberzustellen, um zu erfennen, wie stark trot alles Weizens und Weins die Phantasie der Judäer dauernd durch das Sirtenleben bestimmt war. Dem Fraeliten Gideon erscheint im Traum Frael als der Gerstenbrottuchen, der die Zelte der Midianiter umstürzt; der Judäer dichtete auch nach seiner Ansiedlung die Sagen von Jakob, dem Sirten. Gideon klopfte seines Vaters Weizen, als er berusen ward, sür Jahwe und Frael zu kämpsen; Saul brachte seines Vaters Ochsen vom Felde heim oder ging, seines Vaters Eselinnen zu suchen. Der junge David aber weidete für seinen Vater die Schafe und Ziegen im Gebirge und kämpste mit Löwen und Bären. Das Verbrechen Ahabs war die Enteignung des Vauern Nabot. In der judäischen Parallesgeschichte über David braucht der Prophet Nathan das Beispiel von dem Mann, der hundert Schafe besaf und nahm doch das des Armen, der nur dieses eine sein eigen nannte. In dem Unterschied der Sagen spiegelt sich die Verschiedenheit der sozialen Zustände in Inda und Israel wider.

Dieselben Zustände, wie im südlichen Juda, haben aber auch im Ostjordanland bestanden. Auch hier ist der unansässige Hirt zwischen den Bauern niemals völlig verschwunden. Und in dieser Gegend, in Thisbe in Gilead, ist Elia geboren. Die beiden ältesten Wortsührer und Vorfämpser der unteren Klassen sind also aus Gegenden gekommen, in denen der schweisende Hirt, der stolz auf den ackerbedauenden Bauern herabblickte, noch täglich zu sehen war. Sowohl Elia aus Thisbe aus dem Ostjordanland wie Fonadad, der Kainit, aus dem südlichen Juda waren nicht in Zuständen aufgewachsen, in denen die bäuerliche Kultur eine Selbstverständlichseit war. Aus sich selbst heraus hätten zene israelitischen Kleinbauern, denen der "Mensch" gleichbedeutend mit Bauer war, vielleicht kein neues soziales Ideal zu entsalten vermocht. Wohl aber waren sie fähig, das ihnen von außen zugetragene Ideal des Sirtenlebens und damit des altertümlichen Fahwe-Glaubens zu fassen, das ja auch ihrer eigenen Vergangenheit entsprach.

In dieser Ausbildung eines neuen sozialen Ideals liegt die große Bedeutung begriindet, die vornehmlich die Südstämme aus dem Land Juda für die israelitische Religionsgeschichte erlangten. Niemals entsteht ja eine bewußte soziale Bewegung nur aus dem sozialen Elend und Druck an sich, in dem die Leute leden. Dann mißte jeweils das größte Elend die stärsste Energie der Gegenbewegung ergeben, eine Folgerung, die durch die Erfahrung aller Jahrhunderte widerlegt wird. Erst wenn, dem sozialen Elend an sich das Bewußtsein hinzukommt, daß es nicht so sein dürste, nicht so zu sein drauchte, erst dam entsteht aus Elend und Not eine neue geschichtliche Kraft. Das war das Große an Jonadab und Elia, daß sie den versinkenden Kleinbauern ein anderes Ideal zeigen konnten, und daß daraus erst die bewußte Opposition, das bewußte Umdenken aller gegebenen Gedanken entsprang.

## Die Frömmigkeit der Geduld.

Der glückliche Zufall, der uns jene Notiz über Jonadab ben Rekab erhielt, hilft uns auch andere Tatsachen zu verstehen, die wir ohne das eben nur als Tatsachen hätten hinnehmen müssen. Er zeigt, wie durch persönliche Vermittelung einzelner führender Männer die Anschauungen der Stämme aus dem Siden Judas auch im Kleinbauerntum von Israel Einfluß gewannen. Und das ist eben das, was wir für die Ge-

schichte vom Auszug Fraels aus Aegypten schon früher festgestellt haben. Auch sie muß ursprünglich in irgendeinem der Jahwe-Stämme aus der Wiste südlich von Juda gedichtet worden sein; dann aber ist sie recht eigentlich das Trost- und Glaubenslied der unteren Alassen im Reiche Frael geworden und spielt daher in der ganzen Schriftsellerei der Aropheten und der von ihr abhängigen jüdischen Schriftgelehrten eine hervorragende Rolle. Sie ist ein Zeugnis dafür, wie bald die Gedankenbewegung der unteren Alassen die Richtung auf Ausbildung einer neuen Frömmigkeit gewann.

In der ältesten Form, in der diese Geschichte nach Frael kam, wird sie etwa in der zweiten Sälfte des neunten Jahrhunderts, vielleicht in den nächsten Jahrzehnten nach Jehn, erzählt worden sein. Und schon in dieser ältesten Form ist ihr hervorstechendster Zug der Verzicht auf jede menschliche Hilfe! Kein Jahwe-Hymnus alten Stiles feiert den Untergang Aegyptens am Roten Meer; kein Gideon, kein Saul, kein Barat ist in wiitendem Ansbegehren gegen das Herrschervolk, die Aegypter, losgebrochen. Jahwe selbst, in eigener Verson, hat sein Volk geführt und hat dusch seinen Anblick allein, nicht durch sein Mitkämpfen, die Teinde zu tödlichem Schrecken verwirrt. Die Geschichte weiß in ihrer ältesten Form noch genau, daß Jahwes Gestalt die Fener- und Wolfensäule des Bulkans oder des Erdfeuers ist. Damit beweift sie ihre Herfunft aus Wiistenstämmen. Aber sie hat in Israel von Anfang an die Stimmung des dulbenden Gehorsams und der Hoffnung auf übernatürliche Hilfe gewonnen, und damit zeigt sie, wie bald trot der durch Elisa veranlaßten Revolution die Stimmung untätigen Duldens die Proletarier Israels erfaßt haben muß.

In der älteren Form zeigt die Auszugsgeschichte noch manche Reste altisraelitischen Fühlens. Jahwe scheut sich nicht, die Aegypter betrügen zu lassen. Nicht durch Arieg und Erhebung, sondern durch Lüge und List entziehen sich die Stlaven der ägyptischen Herrschaft und gewinnen außerdem die kostbarsten Opferschalen und Aruntgewänder der Aegypter. Wie Jakob einst die Erstgeburt von Esau und die Herben von Labau gewann! Aber merkwürdig rasch hat sich die Auffassung gewandelt. Schon wenige Jahrzehnte später, etwa um das Jahr 800 vor Christis, ist aus dem Stoff der Auszugsgeschichte von einem bedeutenden Dichter der Foseph-Koman herausgesponnen worden, und der zeigt die neue Stimmung auf einer Söhe, wie sie vordem wohl noch niemand und gleichzeitig wohl nur wenige erklommen hatten.

Der Josephroman ist der Gipfelpunkt der Erzählungskunst im ganzen Alten Testament. Die wunderbare Berschlingung lauter einzelner Szenen zu einem zusammenhängenden Ganzen, die starke Rührung, die den ganzen zweiten Teil des Romans durchzieht, und die in der großen Erkennungszzene ihren Höhepunkt sindet, die sittliche Läuterung, die sich gerade durch das Unglieft vollzieht, und die der Dichter sowohl an dem eitlen und vorlauten Joseph, wie erst recht an seinen neidischen und gewalttätigen Brüdern zur Anschauung bringt, die vollständige Durchführung jener rein natürlichen Darstellung, die den Ramen Jahwes kaum je in den Mund nimmt und doch vom ersten bis zum letzen Satzahwe als Lenker und Leiter der Welt, als Schickslaum zum Letzen Satzahwe als Lenker und Leiter der Welt, als Schicksläumg und Borsehung ahnen lätzt: das alles zusammen lätzt diesen Föseph-Roman als die reisste Frucht jener alkisraelitischen Geschichtschreibung erschiehen, die im Zeitalter Davids begann und, wie die Fehu-Geschichte beweist, auch in den nächsten Fahrhunderten noch weiter gepflegt worden sein nuch.

Aber der Dichter dieses Romans hat die Kunst, die er in der Schule. altisraelitischer Sof-Sistorifer gelernt hat, in den Dienst der neuen Gedanken der unteren Klassen gestellt und damit sowohl jene Kunst wie auch diese Gedanken weit über sich selbst hinausgehoben. Sein Joseph ist für die ganze Weltliteratur der Vertreter des stummen Duldens und des belohnten Vertrauens geworden. Hier zum ersten Male tritt, wenn auch noch nicht im Wort, so doch schon in der Sache der Begriff des Glaubens oder des Gottvertrauens hervor. Foseph tut felbst nichts, sein armseliges Los zu wenden, aber er ist gehorsam, fleißig, beliebt bei allen Borgesetten und wartet, bis Jahwe sein Schickfal zum Besseren führt. Und gerade der wartende Gehoriam wird durch Jahwes Segen überreichlich belohnt. Hier hat die Religion völlig aufgehört, Kultus, Opfer, Sitte und Brauch zu sein. Hier ist fie, von allem Neußeren losgelöft, ein inneres Leben geworden, eine ftändige Stimmung, ein Gefühl, das das ganze alltägliche Leben beherricht und unter einen höheren, umfassenderen Gesichtspunkt stellt. Dieser Joseph bringt feine Opfer, besucht feinen Altar, betet kaum ausdrücklich; aber auch im fremden Land und unter fremden Göttern weiß er es nicht anders, ist es ihm selbstverständlicher Instinkt, daß er Jahwe tren ist und auf Jahwes Schutz wartet.

Es ist eine Tatsache von unermeßlicher Bedeutung, daß im Nahmen der israelitischen Religionsentwickelung die unteren Alassen es waren, die diese Wendung der Religion vom Aultus zum inneren Leben zum ersten Male erlebt haben. In anderen Religionen mag es teilweise anders gewesen sein. Hier aber, wo diese Wendung die größte weltgeschichtliche Bedeutung gewann, liegt es flar auf der Hand, daß die Gesühle der unteren Alassen zu ihr gesührt haben. Die Not des Lebens, die immer ärger ward, schuf als Ideal das Bild des Sklaven, der zum höchsten Ehre gelangt. Keine herrichende Alasse würde zie ihren Stammbater und Ahnherrn in dieser Rolle gedacht, würde den altisraelitischen Recken, dessen Grab eine Aultusstätte dei Sichen war, in den duldenden Kingling umzudichten vermocht haben, der stumm alles Esend und alle Gewalttat erfrägt. Die große Wendung der Religion, die in dieser Umbenfung liegt, ist der Ertrag, den die Not und die Opposition dieser unteren Alassen sür der Weltgeschichte gehabt hat.

Man kann durchaus auf dem Standpunkt stehen, daß diese Frömmigkeit des stillen Bertrauens nicht für alle Zeit den Gipfel der Religionsgeschichte bedeutet. Es ist die Stimmung, aus der die Untätigfeit, die Zufriedenheit auch mit der niedriasten Lage, die Abfehr von aller positiven Aulturarbeit entsprang. Tropdem bleibt bestehen, daß sie für ihre Zeit und für diese Kreise ein unermeßlicher Fortschritt war. Es gab einfach kein positives Programm, das ihnen Besserung ihrer Lage hätte verschaffen können. Die Parole der Rekabiten war eine Utopie, der wohl einzelne fölgen konnten, die für die Masse aber nichts vermochte. Die Revolution des Jehn hat ebenfalls nichts genitet: fie hat eine neue Dynastie an die Stelle einer alten gesetzt; alle sozialen Bustände, alle Not durch Beamte, Steuern, Verschuldung und äußere Kriege hat sie unangetastet bestehen lassen. Ja, es kamen sogar gerade jett einige Jahrzehnte stärkster Gefahr und völliger Ausplünderung durch die siegreichen Könige von Damaskus. Was sollte man noch beginnen, wenn selbst die Revolution so ganz in ihr Gegenteil umgeschlagen war! Der leidende Gehorsam, das stille Dulden, Hoffen und Ver-trauen auf Jahwe war das einzige Mittel, diese zermürbten Armen vor gänzlicher Verzweiflung zu schützen. Wenn keine irdische Silfe möglich

und denkbar ist, ist sast regelmäßig in der Geschichte das Sehnen der Michseligen und Beladenen in die himmlische Allusion gestücktet.

Wie stark man in diesen Kreisen die Entkäuschung empfand, zeigt auch eine Stelle aus den großen Elia-Gedichten, über die wir später noch ausführlicher iprechen müssen. Der Held sikt am Gottesberg Horeb, zum Sterben müde und verzagt. Da erscheint ihm Jahwe in eigener Person. Aber nicht im Gewitter und Sturm, wie die altisraeslitische Vorstellung ihn gedacht hatte. Es kam wohl ein Sturm: "ein gewaltiger, heftiger Sturm, der Berge spaltete und Felsen bersten ließ; Jahwe war nicht in dem Sturm! Und nach dem Sturm kam ein Erdbeben; Jahwe war nicht in dem Erdbeben. Und nach dem Erdbeben kam ein seiner; Jahwe war nicht in dem Feuer. Und nach dem Feuer fam ein leises sanstes Säuseln"— und erst in diesem Säuseln fam Jahwe! Der Sturm hatte weder bei Elia noch bei Elija genüßt; so zog sich die Frömmigkeit auf das stille, sanste Säuseln des duldenden Glaubens zurück.

#### Die lewitischen Priefter.

Aus den der Wiiste noch nahestehenden Areisen der Südstämme waren den israelitischen Aleinbauern und Tagelöhnern das soziale Ideal und die religiöse Grundstimmung gekommen. Aus den Südstämmen kamen aber auch die Priester, die im weiteren Verlauf der Bewegung den verhängnisvollsten Einfluß auf sie gewinnen sollten.

Wir haben über die Geschichte der sewitischen Priester früher bereits aussührlich gesprochen, haben hier also sast nur früher Gesagtes kurzzusammensassend zu wiederholen. Ursprünglich war der Stamm Lewi eine Bösterschaft wie Juda oder Kain oder Israel auch, zeltend in der Dase Kades in der Wüste südlich von Kanaan. Aber er war schon in vorgeschichtlicher Zeit zugrunde gegangen, und seine Trümmer hatten sich in Juda verloren. Nur seine Priester hatten den Zusammenstruch überdauert und hatten bei den Kachbarstämmen Unterkunft getunden. Sie waren es schon früher gewesen, die allen um die Dase Kades schweisenden Sirtenstämmen gemeinsam als die Hausderwalter Jahwes in seinem Heiligen Bezirf erschienen waren; sie behielten die Geltung als besonders Jahwestundige und Jahwesbesreundete Priester auch nach dem Untergang ihres Stammes. So wurden sie eine Berufsgenossienschaft wandernder Priester, die sich untereinander als zusammenzgehörig empfanden, deren einzelne Angehörige aber an ihrem jeweisigen Wohnsitz siepenlose Beisassen. Im alten Israel waren sie der erste Berufsstand, der wenigstens zum Teil mit baren Gelde entsohnt ward.

Schon vor Saul hat es lewitische Priester an mehreren Hauptheiligtümern des israelitischen Volkes gegeben: in Dan, im äußersten Norden, und in Silo, wo der Kasten Jahwes stand, sind sie bezeugt. An beiden Stellen haben sie Derehrung Jahwes im Stierbild vorgefunden und mitgemacht. Ein Unterschied zwischen ihnen und anderen Priestersippen trat noch nicht bervor. Pur daß man sie eben als besonders zwerlässige Vürgen sir Jahwes Segen betrachtete: "Jett weiß ich, daß Kahwe mir gnädig ist, seit ich den Lewisen zum Priester habe." (Richter 17, 10.)

Das änderte sich, als nach Salomos Tod unter der Führung des Ferobeam Frael sich von Juda losriß und sich wieder als eigener Staat konstituierte. Wie Salomo den königlichen Tempel auf dem Zion gebaut hatte, um dem geeinigten Reiche auch einen religiösen Mittelpunkt zu geben, so bestimmte Jerobeam den Tempel in Bethel zum Zentral-heiligtum, um die Israeliten auch religiös von Juda und dem Zion loszureißen. Und während David gerade die Lewiten von Silo nach dem Zion gezogen hatte, hat Jerobeam offenbar die Lewiten aus Bethel völlig beseitigt und andere Priestersippen an diesen königlichen Tempel gebracht. Damit war der Gegensatz der Lewiten gegen die königlichen Priester und weiterhin gegen den ganzen königlichen Kultus gegeben.

Das erste Denkmal dieser Opposition der Lewiken ist der sogenannte "Segen des Mose", dessen Segensspruch über Lewi die Ansprüche dieser Priester erkennen lehrt, und auch den Haß, mit dem sie ihre Gegner bedachten. Sie allein wollen es sein, die den Jahwe wirklich kennen und seine Opserbräuche wirklich bewahren. Aber sie beauspruchen auch in welklichen Dingen die Führung: sie wollen die Träger auch der Rechtsordnung sein. Für alles das berufen sie sich auf den Bund, den Jahwe mit ihrem Ahnberrn und Heros Mose geschlossen habe.

Wie dieser "Bund" ursprünglich aussah, und was er ursprünglich enthielt, konnten wir noch an der äktesten Form studieren, in der wir die Zehn Gebote kennen. Sie opponieren gegen den Kultus, wie er an den königlichen Tempeln im Bauernvolk Israel üblich war, verwerfen das Stierbild und fordern den alten, bisdlosen Fahwe-Kultus der Büske. Aber sie haben auch sich selbst, ihren Einfluß und ihre Einflüste, nicht vergessen: sie steigern die Anforderungen an die frommen Leistungen des Bolkes. Dreimal, statt wie in Wirklichkeit üblich, einmal im Jahr sollten die Männer die häusliche Arbeit verlassen und mit Abgaben zum Heiligtum kommen. Das Kasjahfest soll seinen alten, düsteren Charakter aus der Wüskenzeit nicht verlieren.

Läßt schon dieses älteste uns erhaltene Lewiten-Programm erfennen, wie diese Priester gerade durch die bewußte Hervorkehrung eines altväterischen, an die nomadische Zeit erinnernden Aultus Eindruck zu machen versuchten, so geht das noch schärfer aus jener anderen Forum-lierung hervor, die das Lewiten-Programm später erhielt: Ablehnung jedes irgendwie fünstlerisch gestalteten Altars (aus Erde oder aus unsbehauenen Steinen soll der Lewiten-Altar sein!), Berwerfung jeder Art von Gottesbildern, damit Ablehnung aller Aunst in der Religion! Die Hervalschlung einer altertümelnden Einsachheit der Gottesverehrung ist bewußte Absicht in diesen Programmen.

Es liegt auf der Hand, wie nahe sich diese Kultusbewegung mit den religiösen Gedanken berührte, die in derselben Zeit durch die unteren Klassen gingen. Die Ablehnung des Stierbildes, die Wieder-auffrischung der Erinnerung an den Wisstengott und die Verwerfung alles neumodischen Luxus im Gottesdienst nußten den unteren Klassen wie eine Darstellung ihres eigenen, das Hirtenleben berherrlichenden Ideals erscheinen. Dazu kan die gemeinsame Opposition gegen die herrschenden Gewalten, die teilweise wohl recht ärmliche und unangesehene Stellung der Lewiten und die Tatsache, daß sie gegenüber den grundbesitsenden Vollbürgern ebensowenig Rechte besaßen wie die ihres Besitzes berluftig gegangenen Bauern. Der Gedanke, daß sie untereinander daßselbe Interesse und dieselben Ziele besäßen, mußte für beide Teile gleich naheliegen.

Das erste Denkmal, in dem diese Interessengemeinschaft sich einen Ausdruck schuf, war wohl die Erweiterung der Sage vom wunderbaren Auszug aus Aegypten, wonach Mose, der Heros der sewitischen Priester, zugleich der Fiihrer des Bolkes aus Aegypten gewesen sein sollte. Ur-

sprünglich war seine Gestalt dieser Geschichte vollkommen fremd geweien. Die ältesten Wose-Legenden haften an Kades und nicht an Aegypten. Dann hat aber doch die lewitische Umdichtung der Auszugsage die ganze spätere Darstellung bestimmt, ein Zeichen, wie start schon am Ende des neunten Jahrhunderts der Einfluß der Lewiten in diesen Kreisen

gewesen sein muß.

Dann aber hat das Bündnis von Lewiten und Proletariern seinen stärksten Ausdruck in den sozialen Forderungen gefunden, die dem Lewiten-Programm eingefügt worden sind. Freilich hat es sich hier nicht um rechtliche Reformen gehandelt, die die Priester für ihre Bundes= genoffen gefordert hätten: an den Rechtsordnungen haben fie gar nichts geändert! Aber sie haben moralische Gedanken formuliert, die die Laft der Armen erleichtern sollten: Achtung des Fremdlings (fie felbst waren ja Fremdlinge, das heißt rechtlose Beisassen), Milde gegen den Schuldner, den Tagelöhner und Sklaven, den Ertrag des Sabbatjahres für die Armen und anderes mehr. Und sie haben hinter all diese Säte die Furcht als Motiv gesett: der Arme wird zu Jahwe schreien, und der wird ihn hören! Sie haben damit den Gedanken weitergesponnen, von dem aus schon Elia den Mut zu seinem Fluch gegen den König gefunden hatte. Den Gegner sittlich erschüttern, sein eigenes Gewissen als Bundesgenossen aufrufen, ihm, wenn keine irdischen Mittel mehr helfen, die Rache des den Armen schützenden Gottes drohen: das ist zu allen Zeiten die lette Waffe im Rampf um die Macht gewesen, die die Besitzlosen angewendet haben, wenn alle anderen Mittel versagten.

Aber die Priester haben doch von Ansang an die natürlichen Instinkte der Armen versälscht. Dieselbe Formulierung des Lewiten-Programms, die diese soziale Erweiterung zeigt, hat den Schlußgedanken, daß die Befolgung des richtigen Auffus das Mittel sei, um Jahwes Segen zu erlangen. Gehorsam sein, auf die Worte diese Programms hören: und dann wird Nahrung, Gesundheit, Fruchtbarkeit, hohes Alter und politische Macht von selber kommen! In dem schreienden Elend der unteren Alassen und den traurigen Wöten der Aramäerkriege muß das den unteren Alassen geradezu so geklungen haben, als wollte man sagen: dies Ungliich ist nur gekommen, weil die Herrschenden die richtigen Bahnen Jahwes verließen. Sobald nur der Kultus wiederhergestellt ist, wird auch die Not und das Elend zu Ende sein! Es war ein Gedanke, der von nun an in tausenhacher Wiederholung die züclissische

Religion bis zu ihrem Ende durchziehen sollte.

#### Der Jahwist.

Die sewitischen Kriester hatten so zwar die Verbindung mit den unteren Klassen gesunden; aber sie haben zunächst noch nicht darauf verzichtet, auch in den anderen Schichten des Volkes sür ihre Gedanken Propaganda zu machen. Sie glaubten wohl noch nicht an den endgültigen Bruch, sondern hielken an der Möglichseit sest, durch langsame Propaganda schließlich doch eine ihren Absüchten entsprechende Resorm des Kultus zu erzielen. Vur aus solcher Absücht der stillen Beeinflussung der allgemeinen Weinung ist die rege literarische Tätigkeit zu versteben, die sie um die Wende des neunten zum achten Jahrhundert entstaltet haben, und deren Ertrag uns in den beiden größen Geschichtssoder besser Sagensammlungen vorliegt, die uns in den früheren Unterziuchungen so oft begegnet sind, und die auch wir aus Ermangelung eines besseren Namens Jahwist und Elobist genannt haben.

Daß der Jahwijt aus lewitischen Kreisen stammt, geht aus mehreren Eigenschaften seiner Darstellung deutlich hervor. Die Mose-Sagen hat er teilweise in urwüchsigster Form behalten: die Erscheinung Jahwes im flammenden Dornbusch und die Einführung der Beschneidung als Blutzauber gegen den gewalttätigen Gott sind Sagen allerältesten Stiles, die uns mit geradezu urfundlicher Trene in das Denken der Wisstenvölker versetzen. Keine andere Sagengruppe hat der Jahwist so umangetastet überliefert; oder besser, keine ilt seinem sammelnden Eiser in so alter Aussichrung dekannt geworden. Die altbabylonischen Geschichten kannte er nur noch in der Abschwächung der israelitischen Bauerndichtung, die Jakob-Sagen nur in dem Hirtenstil judäischer Herstunft. Er nahm sede Sagengruppe auf, wie er sie fand; selbst am Joseph-Roman hat er nur unwesentliches geändert. Aber gerade damit zeigt sich, daß er die Lewiten-Sagen an ihrer echtesten Quelle, in Kades selber, studiert haben mußte.

Auch hat er gegenüber den großen Seiligtümern des Reiches Israel eine entschieden zurückhaltende Stellung genommen. Jakob, der nach den echten Auftussagen von Bethel und Sichem diese Seiligtümer gestistet haben sollte, hat er überhaupt nicht hierher gelangen lassen; die Götternamen, die im Auftus hier üblich waren, hat er bewußt verschwiegen und hat behanptet, Jahwe werde hier bei Namen genannt. Als Stister der Jahwe-Altäre nennt er in kurzer Notiz Abraham; dann kommt er überhaupt nicht weiter auf sie zu sprechen. Bon dem Grab Josephs bei Sichem hat er geschwiegen.

Ganz anders hat er zu den Heiligtümern im judäischen Teil des Landes gestanden. Der Heros von Hebron, Abram, tritt ihm an die Spize der Bätersamilie und damit der Volksgeschichte überhaupt. Die Hebron-Sage hat er drastisch und austührlich erzählt; so drastisch, daß er Jahwe sogar essend und trinkend denkt (und zwar verzehrt er mit seinen beiden Begleitern zusammen einen ganzen Hand Verzehrt er mit seinen beiden Begleitern zusammen einen ganzen Hand vern südzische Sagengestalten gewesen. Und nirgend kennt er ein Gottesbild, einen Heiligen Stein oder Healts noch immer in Uedung waren. Er hat die Tendenz, durch die langsam wirkende Suggestion seiner Erzählung für das Lewiten-Ideal Propaganda zu machen.

Auch ihm schwebt als soziales Ideal das Leben des schweifenden Hirten vor, der zwischen Bauerndörfern zeltet. Seine Erzwäter sind absolut friedliche Männer; feine Silbe von Krieg oder Kampf, nur Friede, Freundschaft und Vertrag, oder die Borstellung, daß das Land überhaupt leer war, als Abraham einzog. Und nur als Hirten haben Abraham, Jaaf und Jakob gelebt. Aus dem Foseph-Roman ließ sich der Getreidebau nicht mehr entfernen; denn er bildete dort einen Angelvunft der Erzählung. Aber aus der Febron-Sage ist jede Spur gestrichen, daß sie in der berühmtesten Weingegend von ganz Kanaan spielte. In diesem Landstrich, wo Josia und seine Genossen nach einer anderen Sage Weintrauben von der Größe gefunden haben, daß zwei Männer sie tragen mußten, in dieser Gegend, auf die das Wort gemünzt ist, daß man ruhig den Gel an den Weinstock bindet, ohne zu beachten, was er zernagt, und daß man sogar seine Kleider in Tranbenblut badet: in dieser Gegend sest Abram seinem Besuch nur Braten, Brot und Milch vor! Das klingt wirksich nach dem Lebensideal der Refabiten.

Die kulturellen Beziehungen dieser Areise zur Wüste sind deutlich zu sehen. Aus Moab stammt der Name Seth, den Adams Sohn beim Jahwisten trägt (1. Mose 4, 20), aus Moab und Ammon die Sage über Lot und seine Töchter. Die Nationalsage von Ismael wird beinahe wörtlich aufgenommen; auch sein Stammheiligtum in der Wiste soll

Kabwe-Seiliatum fein.

Aber trot dieser weiten Ausnahme südzudäischer Sagen steht in der Frömmigkeit, die ihn persönlich bewegt, dieser Versasser ganz auf der Höhe, die schon der Dichter des Joseph-Nomans erreicht hatte. Wo er frei ohne Vorlage erzählt, da gibt es kein Wunder: Jahwe läßt einen Wind kommen, der trocknet das Meer oder bringt Heuschen; oder Jahwe wirft überhaupt nur als verborgener Lenker des Zusalls, als Schickal, Vorsehung oder Jügung; so in der Geschichte von der Vrautwerbung für Jaak oder von Moses Zusammentressen mit der Tochter des Oberpriesters der Midianiter am Brunnen. Die wahre Frömmigskeit ist auch ihm der Gehorsam des Glaubens, der in unbedingtem Vertrauen tut, was Jahwe besiehlt, ohne das Ende zu kennen: so daut Noah die Arche, so zieht Abram in sernes Land, überläßt Lot den besseren Boden, opfert den eigenen Sohn; so beugt sich auch Mose trok aller persönlichen Schüchternheit dem Besehl Jahwes, der ihn zu Pharao sendet.

Ein Grundgedanke des ganzen Buches des Jahwisten ist die immer erneute Wiederholung, daß Jahwe den Nachkommen Abrahams, Jaaks und Jakobs dies Land zu eigen gegeben habe. Immer wieder nimmt er Gelegenheit, ein Versprechen Jahwes zu nennen, in dem er dieses Sigentumsrecht sür alle Ewigkeit festgelegt hat. Das ist mehr als die naive Voraussehung sedes Volkes, daß es auf seinem Boden ewig bleiben werde. Das ist das Anklammern an einen Glanben, der in der Wirklichkeit gelegentlich schon stark erschüttert sein mochte. Die Not der Aramäerkriege mag seit der Mitte des neunten Jahrbunderts gar ost die bange Frage aufgebracht haben, ob denn Jahwe sein Volk vergessen habe, und ob er es auf die Daner im Lande werde erhalten können. Solchen Besürchtungen stellt der Jahwist den Glaubenssatz gegenüber: Jahwe hat es versprochen! Und Jahwe ist stark und treu, daß er sein Wort zu halten vermag.

Denn Jahwe ist für den Jahwisten der Weltgott schlechthin. Ein anderer Name neben ihm kommt überhaupt nicht in Frage. Er hat Himmel und Erde zu ihrem heutigen Zustand geordnet, hat dem Menschen seinen Körper und dessen Fähigkeiten gegeben, hat die Völker der ganzen Welt zerstreut, hat Abraham auß fernem Lande gerusen, hat Joseph und Frage auch in Vegypten behütet. Er ist Schicksal und Vorsehung über die ganze Welt, wie er es schon für den Foseph-Dichter gewesen war. In dessen Komman und in dem Buch des Jahwisten hat der vollendete Monotheismus zuerst seinen umtassenden Ansdruck ge-

funden.

#### Der Elohist.

Bir wissen, daß der Jahwist nicht der einzige Schriftsteller war, der die ganze Vorgeschichte der Welt in einer einheitlichen Tarstellung zusammenfassen wollte. Was wir früher in der Urgeschichte das Erzählungsbuch III genannt haben, ist das Bruchstisch einer ähnlichen Tarstellung gewesen, die noch stärfer als der eigentliche Jahwist auf dem Standpunft der Hirtenfultur stand. Anderes, was wir heute als Zusazum Terte des Jahwisten lesen, mag ähnlichen Ursprungs sein. Das meiste aber wird doch von Männern stammen, denen das Buch des

Jahwisten abgeschlossen vorlag, und denen es aus diesem oder jenem Grunde noch nicht genügte.

Bor allem gilt das von dem großen Einschub, durch den alles das verdrängt worden ist, was der Jahwist iider das Passah-Fest und die Bundesichließung am flammenden Dornbusch in Kades erzählt haben muß. Der Berfasser, der an dessen Stelle die Sinai-Geschichte eingesett hat, hat offenbar das Wort Sinai hineinbringen wollen, um für diese Darstellung auf dem Boden des eigentlichen Frael mehr Anziehungsfraft zu gewinnen. Im ibrigen aber hat er die Stellung des Jahwisten behalten: er hat das Lewiten-Programm in der Ursorm der zehn Gebote gegeben und deutlich gesagt, daß der lewitische "Bund" nicht ein Bund gahwes mit dem Bolk, sondern ein Bund mit Mose, also mit den Priestern war. Auch hat er die Jahwe-Erscheinung richtig als Ausbruch eines Bulkans beschrieben.

Aber dieser Einsatz hat auf die Dauer dem Bedürfnis der israelitischen Lewiten noch nicht genügt. Man machte sich daran, den ganzen Stoff, den der Jahwist zusammengetragen hatte, wenigstens von Abraham an noch einmal zu erzählen. Daraus ist das zweite große Sagenbuch, das wir besitzen, das des sogenannten Clohisten, entstanden.

Der Elohift unterscheidet sich von seinem Vorgänger zunächst vorsiehmlich dadurch, daß er den wirklichen Zuständen des Kultus, wie er an den israelitischen Seiligtümern geübt ward, mehr Rechnung trägt. Was wir an alten Kultussagen aus Israel überhaupt kennen, verdanken wir seinem Buch: so alle alten Jakob-Sagen, das Grab des Joseph bei Sichem, die Eherne Schlange des Mose und anderes mehr. Er gibt zum Teil auch die alten Kultusnamen wieder, auch den Gottesnamen "Schrecken des Jsach" hat nur er uns erhalten. Und er weiß, daß nicht Jahwes Rame an diesen Heiligtümern genannt wird. Daher hat er die Theorie, Jahwes richtiger Name sei erst dem Mose offenbart worden; verher habe man ihn nur Elohim genannt, einen Ramen, den der ursprüngliche Elohist auch für die mosaische und nachmosaische Gesichichte bevorzugt.

Ferner hat der Elohist an mehreren Stellen gegenüber dem ausmalenden Jahwisten die altertümlichere Form der Ueberlieferung wieder hervorgeholt: so in der Darstellung von Israels Zuständen in Aegypten, in der Joseph-Geschichte und in den Josua-Sagen (Josua ist dem Jahwisten überhaupt fremd). An anderen Stellen hat er dasür die ältere Darstellung durch eine jüngere ersett: so hat er das Lewiten-Programm in der jüngeren, sowohl kultisch wie sozial erweiterten Form. So hat er warum, ist nicht deutlich zu sehen — statt Kades oder Sinai den Gottesberg Horeb als Drt für Jahwes Offenbarung an Mose und für die Bundesschließung angesett. Und den Bund kennt er als Bund Jahwes mit dem ganzen Bolk. Das ganze Bolk hat sich verpflichtet, das Lewiten-Gesetz zu halten und hat Mose zu seinem Bermittler mit Jahwe

erbeten!

Zeigen schon diese letteren Ziige den verschärften Anspruch der lewitischen Priester, so tritt er an anderen Stellen noch frasser hervor. Der Stierdienst in Bethel wird durch die Ecichichte vom Goldenen Kalbe verspottet, und der Versasser schwelgt in der Phantasie, wie die Lewiten mit dem Schwert in der Hand die abtrilnnigen Fraesten zu Fahrung befehren. Die Herrichtst iber die Rechtsprechung wird durch die Erzählung beansprucht, das Mose es war, der die Richter eingesetzt habe, und daß er dabei alle schwierigeren Fälle dem Drafel des Priesters vorbehielt (2. Mose 18).

Besondere Kraft legt der Berfasser darauf, die Gestalt des Mose zu heben. Er erst habe den Jahwe-Namen übersommen; er allein habe Jahwes Worte gehört und sei Mittler zwischen Jahwe und Volk geweien. Als gegen ihn sich andere Priester erhoben, Dathan und Abiram aus dem Stamm Ruben, da habe die Erde ihren Mund aufgetan und habe die Anfrührer verschlungen mit all ihren Zelten (4. Mose 16). Ja, Mose ist sogne mehr als seder Prophet. Abraham war ein Prophet (1. Mose 20, 7); Mirjam, Moses Schwester, war eine Prophetin (2. Mose 15, 20). Aber Mose sit mehr. Wit Propheten redet Jahwed vurch Berzückung oder Traum. Mit Mose hat er von Mund zu Mund gesprochen; der hat die Gestalt Jahwes gesehen, wie sie wirklich ist. Der ist der Verwalter über Jahwes ganzes Hauswesen geworden (4. Mose 12, 6—8). Die Propheten, die anderen Verbiindeten der unteren Klassen, werden anerkannt; aber der Priester mosaischer Autorität wird doch noch weit über sie gehoben.

So zeigt sich beim Clobisten noch stärker wie beim Jahwisten die Absicht, durch seine Darstellung in bestimmter Richtung zu wirken. Beide erzählen die Geschichte der Menschheit oder die Geschichte des Bolkes, um dem Leser unbewußt und unvermerkt den eigenen Standpunkt zu suggerieren. Natürlich dient nicht jedes Wort, das sie schrieben, mit derselben Absichtlichkeit diesem Zweck. Sie haben beim Sammeln manches mit aufgenommen, das dieser Tendenz fernsteht, haben teilweise die älteren Ueberlieferungen mit einfacher Treue nacherzählt, ohne an ihnen zu modeln; dadurch haben sie als Sammler eine bedeutend größere Wichtigkeit sür unsere Forschung als um der Tendenz willen, die sie selber erfüllte. Troßdem bleibt bestehen, daß für sie selbst diese Tendenz wahrscheinlich der einzige Beweggrund war, aus dem heraus sie ihre Werke schuten.

Zeitlich müssen beide sich sehr nahe gestanden haben. Wir haben früher gesehen, daß wir den Jahwisten kann vor 800 ansetzen dürsen. Und der Elohist hat sicher nicht viel nach 780 geschrieben. Die neue Wendung, die schon vor 760 die Opposition der Proletarier und Lewiten nahm, zeigt in seinem Buche noch nicht einmal eine leize Spur. Jahwist und Elohist stammen also aus derselben Generation. Nur geben sie die Aufstsstung verschiedener Preise der sewitischen Bewegung wieder, und daraus allein ist ihr Unterschied zu erklären.

Dabei ist aber zu bemerken, daß der Elohist mehr als sein Borgänger oder gar der Berkasser des Joseph-Romans die Stimmung der Masse trifft. Er steht dem wirklichen Kultus näher, den doch trotz aller Opposition die Masse immer noch mitmachte; und er räumt dem Bunder-baren einen ganz anderen Raum ein als sene. Der Zauberstad des Mose ist für den Elohisten ein Geschenk Gottes selbst; und er ist notwendiger Bermittler bei jeder Tat, die Mose tut. Die Kolle, die die Bosamen der Priester bei der Erstürmung Jerichos spielen, ist zu berkannt. Auch diese Geschichte kennt nur der Elohist. Er vereinigt Gottenertauen, Bunderglande und Priestersührung zu einem untrennbaren Gemisch. Die großen und neuen Gedanken der oppositionellen Religion hat er nicht verleugnet, hat sie aber stärker als der Jahwist mit altüberlieserterPriestertaftik durchwoben. Gerade darum aber hat er auf die Folgezeit stärker gewirkt als jener.

#### Die Elia-Legenden.

Neben dem Joseph-Noman und den beiden Sagensammlungen hat das Jahrhundert nach Ahab noch eine Gruppe von Dichtungen entstehen lassen, in denen sich ebenfalls die neue Religion einen Ausdruck geschaften hat, und die zum Teil zu dem Größten gehören, was die israelitische Literatur überhaupt kennt. Das sind die Legenden, die sich am Elia und Elisa anschlossen, und die heute den mittleren Teil der Bicher der Könige bilden. (I, 17 bis II, 8.) Daß es sämtlich, mit Ausnahme der Nabot-Geschichte, Legenden, das heißt spätere Dichtungen sind, geht schon daraus hervor, daß sie sämtlich voraussehen, Ahab seivon Jahwe abgesallen, habe sämtliche Jahwe-Propheten außer Elia erschlagen lassen, und das Bolk sei ebenfalls ganz zum Baalkultus übergegangen. Die echte geschichtliche Literatur über Ahab (1. Könige 20 und 22) zeigt, daß das eine Verzerrung der wirklichen Geschichte ist. Also können alle diese Geschichten nicht als Berichte über wirklich erlebte Vorgänge gelten.

Müssen sie demnach zeitlich ziemlich weit von der Zeit abstehen, von der sie handeln, so fönnen sie andererseits auch nicht jünger als etwa das Buch des Elohisten sein. Sie ahnen noch nichts von der assprischen Gefahr, die seit etwa 765 über Israel schwebte, und noch weniger von der Weiterbildung der Religion, die sich unter ihrem Eindruck in Männern wie Amos und Hosea entwickelt hat. So sind auch sie ein Zengnis für die Gedankenentwickelung, die in den rund achtzig Jahren zwischen der Revolution des Jehn und dem Auftreten des Amos (von

842 bis rund 765 vor Christus) vor sich gegangen ist.

Jum Teil sind die Elia- und Elisa-Legenden allerdings phantastische Volksphantasien, die nur zur Befriedigung der Neugier allerlei wunderbare Anekdoten von den beiden Propheten berichten: Tote werden erweckt, Feuer vom Himmel erbeten, Bären aus dem Walde gegen die Spötter gerusen und ähnliches mehr. Freilich ist auch den meisten dieser Weichichten der soziale Zug nicht fremd: Die arme Witwe, der die Propheten durch die Hungersnot helsen, die Speisung von 100 Mann durch 20 kleine Gerstenbrotstücke, die Wiedererlangung der verlorenen Art des armen Folzhackers und anderes mehr. Alle diese Geschichten haben in sich keinen Wert; in ihrer Gesamtheit aber zeigen sie deutlich, in welchen sozialen Schichten wir uns auch bei diesen Legenden wieder bewegen.

Taneben aber gibt es zwei große Elia-Legenden, die mit überwältigender Kraft die innersten Tiefen der neuen Religion offenbaren, und die darum beide mit Recht zur Weltliteratur zählen. Das eine ist die schon erwähnte Erzählung vom Midewerden des Helben und von dem Trost, daß Fahwe nicht im Gewitter, sondern im linden Säuseln erscheine; die andere ist das großartige Gottesgericht auf dem Karmel, das der eine Elia den 450 Baalpriestern bietet, und an dessen Ende er sie sämtlich dem Jahwe als Opser schlachtet. (1. Könige 19 und 18.)

Die erstere Geschichte beweist, wie weit das innere Leben in diesem Kreise auch über den Joseph-Roman hinaus schon fortgeschritten ist. Sie kennt nicht nur treues Festbalten au Jahwe und Glaube, sondern auch die echt-menschliche Stimmung: "Es ist genug! Rimm nunmehr, Jahwe, mein Leben hin. Ich bin ja nicht besser als meine Bäter." So kann nur gedichtet haben, wer selbst die Berzagtheit und Ermiönung bei sich und anderen ersebt hat. Es ist die Entkäuschung, die etwa die

Revolution des Jehn mit sich gebracht hat, was aus solchen Gesühlen spricht. Über der Verfasser hat teine andere Hilfe, als daß er die Verbeißung auf Jahwes baldige Hilfe nur noch eindringlicher ausspricht. Die Revolution des Jehn, ins Phantastische vergrößert, gibt ihm trok allem die Jarben auch für die eigene Hoffnung.

Dabei flingt aber leise schon eine Wendung an, die in der nächsten Beriode zum alles beherrschenden Glaubenssat werden sollte: Das abtrünnige Volf mit dem König an der Spize sollen vernichtet werden; aber 7000 sollen erhalten bleiben, nämlich alle die Kniee, die sich vor dem Baal nicht gebeugt haben, und jeglicher Mund, der ihn nicht gefüßt hat. Sine Scheidung von Volf und Gemeinde bahnt sich hier an: Das Volf im ganzen wird vergehen; aber die echten, treuen Jahweverehrer, die "Stillen im Lande", werden erhalten bleiben. Es ist die Stimmung, die schon srüher zur Seftenvildung der Refabiten geführt hat. Sie beherricht noch nicht das ganze Denken und Fühlen der Opposition; die Elia-Legenden rechnen im ganzen mit der Gewinnung, nicht mit der Bernichtung der Ration. Aber es fündigt sich in solchen Säten immershin an, wohin schließlich die Entwickelung der Gegensäte mit Rofwendigkeit führen mußte.

Von dieser Gewinnung hat, wie schon gesagt, die andere große Elia-Legende gedichtet. Elia ruft die Priester des Baal zum Gotteskampf auf: er, der Einzige, gegenüber 450! Mit überwältigender Siegesgewißbeit bietet er ihnen einen ungeheuren Vorjprung: sie sollen den ganzen Tag Zeit haben, ihren Baal zu rusen, daß er Fener vom Himmel auf ihr Opfer herabsallen lasse. Gegen Mittag höhnt er sie noch und treibt sie zu immer rasenderem Schreien: "Rust nur lauter! Er ist za doch wohl ein Gott; er hat nur wohl den Kopf voll anderer Tinge oder ist eben mal ausgetreten oder hat eine Reise vor. Vielleicht schläft er auch mur und wird bald erwachen!" Erst am Abend, als sie vom rasenden Schreien ermattet zusammendrechen, legt er selbst ein Opfer zurecht; zu, er gießt noch unendliche Mengen von Basser über Altar und Opfertier. Dann betet er einen einzigen Saß: "Zeige, daß du es allein bist, der in Frael Gott ist; saß dieses Volk erkennen, daß du allein Gott bist!" Und das Feuer vom Simmel gibt dem kurzen Gebete recht.

So großartig hatte bisher noch kein Fraelit über Fahwe gedichtet: Fahwe ist Gott, und Baal ist Schall und Rauch, ist ein Nichts, das man höhnen oder anrufen kann nach Belieben, ein leerer Begriff, eine Flusion. Fahwe allein ist lebendige, weltwaltende Macht! Das ist noch mehr, els der Foseph-Roman oder der Fahwist schon gesagt hatten; denn es stellt ausdrücklich den Einen, Fahwe, allen anderen Göttern entgegen, die sonst in der Welt noch verehrt werden. Die Vorstellung vom Gegensal Gottes und der Gögen, dieser Kern- und Grundgedanke des späteren siddischen Monotheismus, ist, wenn auch noch nicht den Worten, so doch dem Inhalte nach schon da.

Das ist die größte Vertiefung, die der Gottesbegriff der Enterbten überhaupt sinden konnte. Der Kampf gegen die fremden Götter, die in Kanaan nicht verehrt werden dürfen, ist sür sie zu einem Glauben an Jahwe als den einzigen Gott überhaupt geworden. Sier erst konnte die Konicquenz ihres Denkens den Aubepunkt sinden. Die Männer, die gegen Könige und Mächtige die Sache des sittlichen Gewissens und des überlieferten Kultus führten, brauchten eine solche Gottesidee, um selbstvergessenden Mut für ihr Austreten und Glauben zu finden. Der Gott, der ties ihr Innerstes erregte, mußte auch nach außen alles bewegen können, mußte Königen und Herren, Kriestern und Weltscheinen keine siehen, mußte Königen und Herren, Kriestern und Weltscheinen keine gesche keine gen können, mußte Königen und Herren, Kriestern und Weltscheinen gen

völkergöttern gegenüber der Stärkere sein, sollten sie ihrem neuen Gestühl wirklich zu folgen den Mut finden. Sie wären in armseliger Bersweiflung zerbrochen, hätte nicht das heiße Gefühl siir das Recht ihrer Sache und für das Empörende ihres Leidens sie gezwungen, den, der in

ihnen redete, als größer wie alle Gegner zu denken.

Die sittliche Gottesidee, der Gedanke von dem Weltgott, der über alle Feinde schließlich doch triumphiert, ist demnach in Frael nichts anderes als die letzte Konsequenz der sozialen und religiösen Opposition der unteren Klassen gewesen. Was der echte Elia in seinem Ausbrausen auf dem Grundstlick des unschuldig Ermordeten, vielleicht zum ersten Wale in der Geschichte, praktisch erlebt hatte, was der Foseph-Dichter in seiner fillen Art als Hintergrund seines Gedichtes vom duldenden Gehorsam mehr ahnen ließ als wirklich sagte, das hat dieser Elia-Dichter in einem dramatischen Ausbau von unvergeslicher Wucht zum ersten Wale wirklich gesagt. Das Fahrhundert, das ihn zeitlich von seinem Helben trenute, ist eins der reichsten und folgenschwersten in der Religionsgeschichte gewesen.

Und doch ist es erst das literarische Jahrhundert gewesen. Seit dem Zusammenstoß Elias mit Ahab und der Verschwörung des Elisa mit Jehn hat eine weithin leuchtende Tat die Gemüter nicht wieder erhipt. Die ganze Entwickelung, die wir verfolgten, ist eine stille Weiterbildung der Gedanken und Gefühle gewesen, deren Zeugnisse nur in literarischen Schöpfungen vor uns liegen. Aber nun silhrten diese still fortschreitenden Gedanken bis dicht an die Schwelle der Tat: Die Phantasie vom Untergang der Mehrheit der Nation und von dem furchtbaren Gotteskamps des Einen gegen die Vielen erscheint wie eine

Ahnung dessen, was die nächste Periode erfüllen sollte.

Denn das ist das Große an der israelitischen Geschichte, daß der stillen Ausbildung der Gedanken num auch die Tat gesolgt ist, die diese Gedanken erst in das helle Licht der Geschichte gerückt hat. Die großen Propheten haben die neue Religion nicht geschaffen; sie hatte sich bereits seit mehr als einem Jahrhundert langsam entwickelt. Aber sie haben sie erlebt — und durch ihr Erleben sie erst von allen Insammenhängen mit der alten Kultur endgültig besreit. So sind sie nicht die Schöpfer, wohl aber die klassischen Vertreter der proletarischen Religion geworden.

## Die großen Propheten.

#### Almos.

In Fahre 765 por Christus prallte die proletarische Bewegung in neuer gewaltiger Explosion mit den herrschenden Mächten zusammen. Die Zeit läßt sich hier einmal besonders genau bestimmen, da es zwei Jahre vor einem Erdbeben und einer Sonnenfinsternis war (Amos 1, 1; 8, 8, 9), an die man sich noch lange erinnert hat, und die bon Astronomen auf den 15. Juni 763 berechnet worden ift. Es war ein Zusammenstoß, ähnlich dem des Elia mit Ahab auf dem Grundstiick des Nabot; aber der Fortschritt der Zeiten zeigt sich deutlich, sowohl in der Wirfung als namentlich in der Tatsache, daß wir hier, und hier zum ersten Male in der israelitischen Literatur, einen authentischen Bericht des Hauptbeteiligten selbst über den Vorgang haben.

Am Seiligtum zu Bethel ist Festversammlung und Opfer gewesen. Aber mitten in den Jubel der Harfen, Pauken, Zithern und Lieder hinein hatte ein Mann das furchtbare Wort geschleudert: "Es sollen die Altäre auf den Sügeln Flaaks zerstört, es sollen die Seiligtümer Israels zur Wiiste werden. Ich, Jahwe, erhebe mich wider das Haus Ferobeams (des derzeitigen Königs von Israel) mit dem Schwert! beam, der König, soll durch das Schwert fallen, und Israel, das Volk,

foll aus Kanaan fort in die Verbannung gehen."

Es kann nicht das erstemal gewesen sein, daß Amos am Heiligtum Jahwes also sprach. Aber es muß das schärfste Wort gewesen sein, das er gebraucht hat. Fedenfalls schritt in diesem Falle der Oberpriester des Heiligtums, Amasja, gegen den Redner ein. Er hielt die Sache für wichtig genug, dem König zu melden: "Amos stiftet wider dich eine Verschwörung an mitten im Hause Israel. Das Land vermag seine Worte nicht mehr zu ertragen." Die Botschaft beweist, welch zündende Araft des Amos Fluch in der Masse der Zuhörer gehabt haben muß.

Die Entscheidung des Königs lautete auf Verbannung aus Israel. Der Oberpriester tritt Amos entgegen und verweist ihn des Landes: "Du, Seher, auf, fliehe nach Juda; erwird dir dort dein Brot durch Auftreten als Prophet. Hier in Bethel darfst du nicht länger als Prophet sprechen; denn dies ist ein Heiligtum des Königs und ein Reichstempel! Hier darfft du nicht gegen Israel prophezeien und darfft nicht predigen gegen das Haus Fjaak."

Die Antwort, die Amos dem Beamten des Königs gab, zeigt den Mann erft in seiner ganzen Größe. "Ich bin kein Prophet und gehöre zu keiner Prophetensippe, sondern ich lebe als Schafhirt und als Tage-löhner, der die Maulbeerseige anritt. Aber Jahwe war es, der mich hinter der Herde wegholte und zu mir sprach: Gehe hin, tritt gegen mein Volk Israel als Prophet auf." Und er vergilt dem Priester die Landesverweisung mit einem neuen Fluch und einer Befrästigung dessen, was er vorher gesagt hatte: "Israel wird doch in die Verbannung müssen, fort aus seinem Lande." (Amos 7, 9—17.)

Es scheint, daß Amos der Drohung des Kriesters gesolgt ist. Weitere Szenen öffentlichen Auftretens hören wir von ihm nicht. Aber er hat den Kampf darum nicht aufgegeben. Was er nicht sagen konnte, hat er geschrieben; sowohl die Sprücke und Lieder hat er niedergeschrieben, die er in die Festversammlung von Bethel geschleudert hatte, als auch neue, die er erst später entwarf. Es sind lauter kurze, in sich selbständige Stücke; das längste füllt kanm zwei Seiten im hentigen hebräischen Text. Offendar sind es ursprünglich einzelne Blätter geweien, Flugschriften, Kamphlete, die ins Volk gingen von Hand zu Wand. Was wir heute als das Buch des Amos lesen, ist nur eine vielleicht um Jahrhunderte spätere und nicht immer gute Zusammenstellung solch einzelner Lieder und Sprüche. Was der Prophet selbst schrieb, war kein Buch, kein rein literarisches Produkt mit literarischer Wirkung: es war aktueller Kampf, persönliche Tat, ebenso wie die Worte, die er vorher Auge in Auge zu Volk und Beamten gesprochen hatte.

Der Mann, der diesen Kampf führte, war Judäer von Herfunst: er stammte ans Thekoa, einem judäischen Ort etwa zwei Stunden siddlich von Bethlehem, im Gebirge. (Amos 1, 1.) Er verdiente sein Brot als Hirt und indem er herumging und an den Maulbeerseigen eine Einritung vornahm, die zum Reisen der Frucht nötig war. Er war nicht Besitzer, sondern Tagelöhner in anderer Leute Brot. Es ist das drittemal, daß wir einen Mann aus der Hirtengegend als Wortführer der proletarisierten Kleinbauern in Frack sinden.

Denn das ist Amos gewesen, größer, schneidender, wuchtiger als irgendeiner vor oder nach ihm. Ihn packte hinter der Serde die jähe But und zwang ihn, gegen das Bolf der sozialen Bedrückung den Fluch seines Gottes zu schlendern. Aber nicht nur in einem einzelnen Fall, wie einst bei Elia, und gegen einen einzelnen Mann! Das Neue, die furchtbare Jahwe-Offenbarung, die Amos in sich brennen fühlte, war die Berfluchung des ganzen Bolkes: der König ioll fallen, das Bolk soll soll aus dem Lande vertrieben, die Heigigier Jahwes selbst sollen geschändet werden! Bolk, Staat und Religion sollen gleichzeitig ihr Ende finden. Jahwe selbst verwirft sein Bolk; er will nicht mehr Gott Israels heißen. Israel soll von seinem Angesichte verlichen sein. Im Namen Jahwes, des uralten Bolksgottes, wird die Bernichtung des Bolkes verfündet. Die Leute, aus denen Jahwe so spricht, sind Feinde des Bolkes, Berächter der angeborenen Nation geworden. Sie zubeln über den Untergang des eigenen Bolkes. Nation und Religion haben sich bei ihnen gänzlich getrenut. Ihre Religion ist antinational, vaterslandsfeindlich, reichsfeindlich geworden.

Der Anstoß zu diesem furchtbaren Ausbruch der proletarischen Opposition war durch das Hervorbrechen der assprischen Weltmacht gegeben. Seit ungefähr dreißig bis vierzig Jahren drängten sie vom Enphrat her dem Mittelmeer zu. Die Aramäer von Damaskus hatten sie schon um die Wende des neunten zum achten Jahrhundert mehrsach besiegt. Schon mehrsach hatten sie die Methode besolgt, gar zu widerspenstige Völfer schließlich aus ihrer Hende der in andere Länder zu verpflanzen, um sie unschädlich zu machen. Das ist es, was Amos auch für Israel kommen sieht: "Ich lasse wider euch ein Volk ausstehen, das wird euch bedrängen vom Norden bis zum äußersten Süden, ist Jahwes

Spruch." (Amos 6, 14.) Und nicht nur Israel allein. "Jahwe briillt vom Zion her und aus Jerufalem läßt er seine Stimme erschallen", um anch allen anderen umwohnenden Bölfern das Gericht zu verfünden: Phönizier, Philister, Edomiter, Moabiter und Ammoniter sollen gleichmäßig unter dem Anprall der Assprer vernichtet werden. (Amos 1 u. 2.)

Die herrschenden Klassen zu dieser Zeit, wie wenigstens Amos meinte, das drohende Unglück noch nicht. Sie jubelten über einige fleinere Siege, die Ferobeam eben gegen Damaskus ersochten hatte; sie meinten, der "Tag Jahwes", der Tag des endgültigen Sieges Jahwes über die umwohnenden Bölker, sei nun nicht mehr sern. Aber Amos sah tieser. Der proletarische Hatz gegen die ganze verrottete Gesellschaft der herrschenden Klassen hatte ihm das Auge geschärft. Und er konnte das drohende Unglück nur im Lichte der Depositionssitimmung sehen, die seinem Jahrhundert mit steigender Krast seine Kreise ersätzt hatte. "Wehe denen, die den "Tag Jahwes" herbeiwänschen! Was soll euch doch der Tag Jahwes? Er ist Kinsternis und nicht Licht. Ja, Finsternis ist der Tag Jahwes, und nicht Licht, dunkel und glanzsos." (Amos 5, 18—20.) Es ist der Tag, an dem Jahwe die Frevel der Israeliten durch ihre Vernichtung bestraft.

Anch die proletarische Religion hatte bisher einen jolchen Tag Jahwes als den Tag der Erlösung gekannt, an dem die Not und der Druck der Gegenwart gehoben sein werden, und an dem das selige Leben in Glanz und Külle beginnt. Alle Geduld und alles gehorsame Warten, das schon der Joseph-Roman den Proletariern gepredigt hatte, hat doch darin seine Ergänzung, daß Jahwe selbst aus eigener Kraft schließlich das Ungliek wenden werde. So hatte auch der Elia-Dichter von den 7000 gesprochen, die aus dem großen Gericht über Ahab gerettet hervorgehen sollten. Ohne eine solche Ergänzung durch die Hoffnung auf eine Erlösung wäre die proletarische Religion sinnlos gewesen. Auch Amos muß fie gefannt haben. Aber ausgesprochen hat er fie nicht. Die Erlösung, die er allein kennt, ist die Rache Jahwes an diesem ganzen Bolke, die Bergeltung für das, was fie den Armen getan haben. Was dabei aus den Armen selbst wird, darüber hat er offenbar noch nicht weiter nachgedacht. Sein ganzes Gefühl ist nur But und Empörung iiber das, was den Armen in Israel angetan ward.

Darüber hat er in immer neuen Wendungen und mit immer neuen Beispielen gesprochen. Sie berkaufen den Armen in Sflaverei wegen eines Paares Schuhe. Sie zertreten das Haupt der Geringen, und den Bedrückten stoßen sie in den Abgrund. Sie pfänden ihm das lette Gewand ab und schmücken damit die Altäre. Sie nehmen ihm seinen Wein als Gerichtsbuße und verschlemmen ihn im Tempel Jahwes. (Amos 2, 6—8.) Sie häufen Schätze aus Frevel und Gewalttat in ihren Palästen; daher ist Samaria voll Getiimmel und Unterdrückung. (3, 7—11.) Sie geben im Gericht nichts auf Recht oder Beweise: sie verkehren in Wermut das Recht, und die Gerechtigkeit werfen sie zu Boden. Sie nehmen Geschenke und geben den Schuldlosen in die Sand seines Der Arme wird im Gericht unterdrückt! (5, 7-11.) Sie fönnen's kaum erwarten, bis Neumond oder Sabbat vorüber find, um den Armen beim Kornfauf zu betriigen; fie machen das Maß klein und die Preise groß; sie fälschen betrügerisch die Wage. "Soll darüber nicht die Erde erzittern und alle ihre Bewohner in Trauer geraten? Soll sie sich nicht heben und senken, wie der Nil in Aegypten?" (8, 4—10.) Auch das Erdbeben also wird als Zeichen für das Entsetzen Jahwes über die Schandtaten seines Volkes genommen.

Und dieses Volk, das solche Dinge tut, geht zu den Altären Jahwes, seiert in rauschender Freude die schönen Feste, bringt Opfer in Masse und deuft wunder wie fromm es sei, und wie sein Gott ihm doch gnädig sein miisse. Da packt den Propheten der Ekel und in großartigem Aufschwung bildet er den Gedanken: Jahwe verwirft, verachtet eure Opfer und Feste! "Ich hasse, ich verachte eure Feste; ich kann eure Festbersammlungen nicht erriechen. Auch eure Opfer sehe ich nicht, eure Mastkälber und eure Gaben will ich nicht haben. Sinweg von mir mit dem Geplärre eurer Lieder; das Rauschen eurer Harfen mag ich nicht hören. Laßt vielmehr Recht sprudeln wie Wasser und Gerechtigkeit wie einen nimmerversiegenden Bach," so läßt er Jahwe zu den Opfernden und Feiernden sprechen. (5, 21—24.) Fragt nicht nach Bethel oder Gilgal oder Beerseba oder Dan; fragt nicht nach all den Kahwe-Heiligtümern im Lande. Die werden zerftört und geschändet werden und fönnen euch nicht helfen. Fraat nach Jahwe; fraat nach dem Guten und nicht nach dem Bösen. Hasse Böse und liebet das Gute; schafft Gerechtigkeit im Gericht. Vielleicht wird dann Jahwe sich der Trümmer von Jakob erbarmen. (5, 4—15.)

Es ist die wuchtigste Formulierung der neuen Religion, die wir kennen. Opfer, Heiligtimer, der ganze Kultus bricht in sich zusammen. Kultus und Gottesdienst ohne Gerechtigkeit und Liebe zum Guten sind Henchelei; und wenn Gerechtigkeit und Sittlichkeit da ist, braucht es keiner Opfer und keines Kultus. In der schönen Zeit der ersten Liebe, in den vierzig Fahren in der Wüste, hat's keine Opfer und keine Altäre gegeben. (5, 25.) Der ganze "Gottesdienst", wie das Volk ihn kannte, ist schon eine Verfälschung der ursprünglichen Religion.

Es liegt auf der Hand, wie stark diese Gedanken des Amos sich von allen unterscheiden, was man in seinen Kreisen bisher gesagt hatte. Auch die Lewiten hatten den bestehenden Kultus gehaßt und bekämpst, hatten den Stier von Bethel und den Baal von Tyrus verspottet. Aber sie hatten richtige Opser an die Stelle wertsoser sesen wollen. Ihre Keligion war immer noch sormell eine Keligion bestimmter heiliger Handlungen, heiliger Orte und heiliger Zeiten. Amos hat damit grundsählich aufgeräumt. Resigion ist ihm, daß man den Armen nicht drückt, daß man im Gericht das Recht walten läßt und nicht das Ansehen der Berson oder gar das Geld der Bestechung, und daß man in großen Stunden dem heißen Drang der inneren Stimme gehorcht, ohne ängstlich an die Gesahren sür Leib und Leben zu denken. Alles andere ist ihm wertsoser Tand oder Abschen erweckende Henchelei.

Damit hat die Religion der Proletarier ihren in Frael höchsten Gipfel erstiegen. Sie hat den heißen Instinkt, der in den Armen und Vergewaltigten lebte, zum reinsten und größten Ausdruck gebracht. Dieser Gott ist ganz sittlich geworden. Er fragt nicht nach Rasse, Nation oder Wohnort; er fragt nicht nach Opfern oder Gebeten. Er fragt nur nach dem, was dem Selbsterbaltungstrieb des schuklosen Armen das wichtigste ist: nach Recht und Gerechtigseit und nach Unterdrückung aller Gewalt. Mit diesem Maße werden alle Völker gemessen, die Amos kennt, und verurteilt. Ob ihre Gewalttaten gegen Israel oder gegeneinander gerichtet waren, das gilt ihm gleich: die Wooditer sollen verenichtet werden, weil sie Gebeine des Königs von Soom zu Kalk verbrannt haben, die Philister und die Phönizier, weil sie Stlaven aller Art an die edomitischen Sklavenhändler zu verkaufen gewohnt waren. Das Geset Jahwes ist nichts anderes als das allgemein menschliche Gestühl sier Kecht und Varmberzigkeit. Fraels Vorzug ist nur, daß es

nach diesem Geset am meisten bestraft wird! "Euch allein habe ich besobachtet von allen Geschlechtern des Erdbodens; an euch drum will ich strafen all eure Frevel!" (3, 2.) Es ist die rückhaltlose und absolut konsequente Formulierung einer rein sittlichen, allgemein menschlichen Weltreligion.

Diese Religion, die Opfer, Altäre und Festtage verschmähte, war auch nicht mehr an den Priester gebunden. Der Instinkt der Bergewaltigten und das durch ihn erschütterte Gewissen der Herrschenden allein genügen, um zu entscheiden, was Recht und Gerechtigseit ist. Danit war freisich in der Konsequenz auch jenen Bundesgenossen der Proletarier, den sewitischen Priestern, das Urteil gesprochen. Sie hatten an Stelle des üblichen Kultus den richtigen Kultus sehen, hatten andere kreste dies üblichen Kultus den richtigen Kultus sehen, hatten andere kresten wollen. Ergriff dieser tiesste Gedanke des Amos wirklich die Massen, io war es mit diesem ihrem Anspruch vorbei. Die Bundessgenossen, sowiellenschaft zwischen Proletariern und Priestern war zerbrochen, sowald das proletarische Gesühl seinen absolut sicheren und zutressenden Ausdruck gefunden hatte.

Aber die lewitischen Priester waren sofort zur Stelle, um solch einen Bruch zu verhindern. Und sie haben verstanden, trotz aller Anserkennung, die sie Amos entgegenbrachten, seine Gedanken doch so umzubiegen, daß ihre Priesterherrschaft gerade durch sie um so unserschütterter sesstand. Es war das Verhängnis der ganzen Bewegung, daß die Proletarier in ihrer Masse von altererbten Vorstellungen noch nicht frei genug waren, um diese Demagogie der Priester zu sehen.

#### Sofea.

Man pflegt den Propheten Hose gewöhnlich mit Amos in einem Atem zu nennen, nicht nur, weil sie ungefähr Zeitgenossen waren (die jüngsten Stücke des Hosea, die sich datieren lassen, beziehen sich auf Ereignisse des Jahres 735 vor Christus), auch nicht nur, weil sich Hosea auf Schritt und Tritt, in Wortlaut und Gedanken von Amos abhängig zeigt, sondern vor allem, weil man meint, sie böten tatsächlich nur dieselben Gedanken. Das aber ist, wenn man näher zusieht, ein großer Trrtum. Beide reden wohl von der Verbannung des Bolkes aus Kanaan; aber jeder denkt dabei an etwas anderes: Amos spricht von der endgültigen Bernichtung, Hosea von Läuterung und schließlicher Wiederherstellung der Israeliten. Amos denkt als Grund sür die Strafe an die sozialen Gewalttaten, Hosea spricht nur oder sast und ben kultischen Abfall von Fahwe und dementsprechend auch nur von der Wiederherstellung des richtigen Kultus.

Herbannung straft.

Man braucht die Sätze nur unboreingenommen zu lesen, um den weltweiten Unterichied zu ermeisen, der zwischen Amos und Hosea Aus Amos spricht der Prophet, dessen innerste prophetische Glut dem Selbsterhaltungstrieb des Proletariers entspringt. Hosea ist der Priester, der auf Wiederherstellung des "richtigen" Kultus klagt. Jener Abfall Israels zu den Baalen ist ja nichts anderes als das dauernde Fortleben der altkanaanäischen Gottesnamen in der Liturgie der berichiedenen Seiligtümer. Die Forderung, daß man Jahwe und nicht den Baalen für Weizen, Most und Del zu danken habe, ist nichts, als jenes alte Lewiten-Programm, daß der Israelit feine Namen anderer Götter neben Jahwes Namen stellen solle. Das ganze Verbrechen, das Jahwe mit Verbannung bestraft, ist ein falscher Kultus, anders gesagt, ift die Verdrängung der Lewiten von den Sauptaltären im Lande, ift die Tatsache, daß andere Priester statt ihrer "sich von des Volkes Siinde ernähren und darum seine Berschuldung nur immer ärger zu machen fuchen". (4, 8.)

Hofer fennt auch noch andere Beispiele des Absalls von Jahwe; aber alle laufen auf diesen selben Priestergedanken hinaus. Er spottet über das "Kalb" von Bethel ganz wie der Elohist: "Aus Jörael stammt es; ein Handwerker hat es gemacht; nicht ist es ein Gott." (8, 6.) Er höhnt die Jöraeliten ob dieses Götzenbildes: "Opfernde Menschen küssen Kälber (13, 2); sie befragen Holz und Stock um ein Drakel." (4, 13.) In dem allen zeigt er sich auf der Höhe, die schon der Elohist und der große Elia-Dichter erklommen hatten. Aber er bleibt doch in den Formen der Gottesverehrung hängen und dringt nicht, wie Amos, zum Wesen der neuen Gottesvorstellung durch.

In einem Gedanken bietet er etwas Neues, was wir bisher noch nicht fanden. Auch König, Staat und Politik erscheinen als Abfall von Jahwe! "Seit den Tagen von Gibea sündigst du; dort tratest du wider mich als Frevler auf." (10, 9.) Dieser "Tag von Gibea" aber ift eben die Versammlung, in der Saul zum König gewählt worden sein sollte. "Wo ist denn dein König, daß er dir helfe? Wo alle deine Fürsten, daß sie die Sieg schaffen? Der du gesagt hast: Gib mir Könige und Fürsten! Ich gebe dir Könige in meinem Zorn und nehme sie in meinem Grimm." (13, 9—11.) Die Sätze gehen auf die bekannte Geschichte, wo Frael den Samuel bat, daß er dem Volke einen König gebe, und wo Jahwe zu Samuel sprach: "Sie haben mich und nicht dich berworfen." (1. Samuelis 15.) Diese Erzählung muß zu Hoseas Zeit schon bestanden haben. Daß sie der alten und echten lieberlieferung fremd war, geht aus dem herbor, was diese Ueberlieferung von Saul tatjächlich erzählt Sie mag im Kreise der königfeindlichen Priester im letten Jahr= hundert vor Hosea entstanden sein. Auch sie zeigt, zu welch schroffem Bruch die Gegenfätze sich allmählich zugespitzt hatten. Der Priester beansprucht die ganze Herrschaft, Verwaltung und Rechtsprechung für sich allein. Der Priester-König Samuel ist sein Ideal. Der ganze wirkliche Staat ist ihm nur Abfall vom Glauben an Gott.

Hojea wendet diesen Gedanken auch an auf die aktuelle Politik seiner Zeit. Angesichts der Gefahr, die seitens der Assuce drohte, hatte 735 der israelitische König vorgezogen, sich ihnen als Bundesgenossen zuzugesellen, um so ihren Schutz zu gewinnen. Das nennt Hosea Berletung der Treue gegen Jahwe, Flucht vor dem Gericht, das Jahwe ihnen angedroht hat. Und er weissagt ihnen, daß schon, indem sie hingehen, Jahwe sie packen wird; auch der König von Assur wird dem Löwen die einmal ergriffene Beute nicht mehr entreißen können.

(7, 11—13; 5, 13.) Die Drohung ist rein phantastisch, ohne Beziehung auf eine wirklich vorhandene Gefahr, rein dogmatisches Nachreden dessen, was Amos früher sehr realistisch gesagt hatte. Aber Der Gedanke im ganzen ist echter Priestergedanke: Treue gegen Jahwe, das heißt: richtiger Kultus hilft aus allen Gefahren! Die Mauern von Fericho fielen durch die Posaunen der Priester, hatte früher der Clohist geschrieben. Hier wird derselbe Gedanke zur Norm für aktuelle Politik.

Ein Anklang an den Elohisten ist es auch, wenn wir bei Hose lesen, daß all die frevelhafte Gewalttat, iiber die Amos geklagt hat, eine Folge des falschen Kultus sei. "Schwur und Liige, Mord, Diebstahl und Chebruch! Sie iiben Gewalttat, und Blutschuld reiht sich an Blutschuld.... Aber es soll niemand rechten, und es darf niemand tadeln; denn das Bolk sit wie seine Priester!" Die Priester (die nichtlewitischen natürlich!) haben dem Volk falsche Gotteserkenntnis, falsche Opfer und frevelhafte Unzucht gelehrt. Die sind schuld an dem ganzen Unglück! Die Vorrektur, die hier deutlich an Amos vollzogen wird, sit eben ganz die Priester-Demagogie: sorgt sür richtigen Kultus; nachher kommt Fruchtbarkeit, Friede und Wohlstand von selbst! "Bedrückung und Rechtsbruch treibt Cyhraim; de n n es beliebt ihm, hinter seinen Gögen herzulausen." (5, 11.) In diesem Denn steckt die ganze Logik des Briesters.

So ist denn schließlich auch die ganze Zukunfts-Weissagung des Sofea durch diese Priester- und Rultusgedanken bestimmt. Das Volk soll in die Verbannung wandern, aber nicht in fernes Land, von den Afsprern verpflanzt, sondern in die benachbarte Wiifte, von Jahwe selber geführt. Dort sind sie fern von den Altären, an denen der abtrünnige Rultus galt; die Opfer für die "Baale" finden dort ihr natürliches Ende. Dann wird das Volk sich wieder an die Brautzeit erinnern, an die Zeit der ersten Liebe, wo es Jahwe in der Wifte fand. Und Liebe und Treue zu Jahwe werden dann herrschen. Und dann - das ist Schluß und Hauptsache des ganzen Gedankenganges —, dann wird Jahwe das ganze Volk wieder ins Land Kanaan bringen; und Best und Schwert und Arica wird er vernichten, und sie werden in Sicherheit leben auf Ewigfeit, in Recht und Gerechtigkeit untereinander und in Liebe und Treue zu Jahwe. (Hojea 2.) Wie die Strafe, so ist auch die Erlösung völlig phantaftisch und ohne Anfniipfung an irgendein wirkliches Erlebnis gedacht.

Hosea ist der erste, der ein solches Zukunftsgemälde in leuchtenden Farben gemalt hat. Dem herben Sinn des unerbittlichen Amos hatte diese versöhnende Schlußperspektive völlig gefehlt. Aber es ist leicht zu begreifen, daß in einer Masse verzweifelnder und wenig gebildeter Menschen gerade diese Zukunftsverheißung am mächtigsten wirken mußte. Sie entsprach zu sehr den Sehnsüchten der Schwachen, die sich im wirklichen Leben nicht helfen konnten, und die deshalb einen Glaubensfatz daraus machten, daß jede Selbsthilfe verpont sei, daß man nur hoffen und harren müffe, bis Jahwe die übernatürliche Hilfe und das übernatürliche Glück endlich herabsenden werde. An sich ist dieser Gedanke noch keine Verfälschung der proletarischen Instinkte bei Leuten, die sich im wirklichen Leben nun einmal nicht helfen können. Aber er wird zur Verfälschung und damit zur Demagogie im üblen Sinne des Wortes, wenn nun der Priester kommt und die Armen lehrt, der richtige Aultus sei das einzige, aber auch das absolut sichere Mittel, die Gnade Gottes und damit die herrliche Zukunft zu gewinnen. Und gerade das ist die Logik des Hosea gewesen.

In diesem Sinne finden wir bei ihm zum ersten Male die drei Stücke vereinigt, die die grundlegenden Sätze der spezifisch jüdischen Frömmigkeit sind: Das untätige Dulden und Nichtwiderstreben dem Uebel, das inbrünstige Hoffen auf die absolut übernatürlich gedrichte Errettung und die Vorstellung, durch Liebe und Treue zu Fahwe, das heißt: durch die pünktliche Beobachtung seiner Zeremonien und Bräuche, die Errettung und die selige Endzeit schneller herbeissühren zu können. Erst bei Hose, erst in der Verbrämung des Priesters, ist die Empörung der israelitischen Proletarier-Propheten zur Keimzelle der jüdischen Religion geworden.

#### Jesaja.

Es ist wie ein Geset, daß im Fluß der proletarischen Bewegung in Israel immer ein echter Verfünder rein proletarischen Empfindens und ein Priester sich abwechselnd folgen sollten. Dem Joseph-Roman folgten die lewitischen Schriftseller Jahwist und Clobist; auf Amos folgte Hosea. Dessen zügeneren Zeitgenosse Fesala zeigt troß aller deutlich spürbaren Nachahmung des Hosea doch wieder die echt proletarische Note. Und doch hat gerade er der endgültigen Verpriesterung der Bespergung die Wege vollends geschut

wegung die Wege vollends geebnet.

Fesajas Auftreten begann im Jahre 740 vor Christus, also zu einer Zeit, wo Hosea noch frästig im Reden und Schriststellern war. Amos scheint zu dieser Zeit schon nicht mehr gelebt zu haben. Obgleich er, wie Zesaja, Judäer war, zeigt dieser doch kaum eine deutliche Spur davon, daß er seine Lieder kennt. Hoseas Einfluß dagegen verrät sich in den Jugendliedern Zesajas beinahe in jedem Wort. Man kann aus ihm lernen, wie schnell es dem Priester gelungen ist, den echten Propheten

im Bewußtsein der Zeitgenossen zu verdrängen.

Jesajas Jugendlieder gehen gegen Juda und Jerusalem ebensogut wie gegen Frael und Samaria. Er geißelt den Hochmut und Stolz, die Einführung fremder Aulte, den Besitz von Rossen und Wagen, von Silber und Gold, den Schmid und das tänzelnde Kokettieren der vornehmen Frauen, die Bündniffe mit den Weltmächten Aegypten oder Affinrien, und mancherlei Einzelnes mehr. Aber am liebsten spricht er doch von den sozialen Sünden; und hier findet er die gewaltigsten Worte. Noch schärfer als Amos greift er die Beamten und Berrschenden selbst an: sie haben den Weinberg Jahwes abgeweidet, haben das Volk zerschlagen, der Raub der Armen ist in ihren Häusern (3, 13—15); Witwen und Waisen haben sie im Gericht vergewaltigt; sie nehmen Bestechung und lassen den Armen sein Recht nicht finden. (1, 21—26; 3, 1—9. 12.) "Wehe denen, die Haus an Haus rücken, Gut an Gut reihen, bis kein Raum mehr ist, und ihr allein als Grundbesitzer noch Bürgerrecht habt im Lande." (5, 8.) Tod, Vernichtung und Verbannung stellt er für all diese Frevel in Aussicht: Ferusalem soll Wiiste werden, Volf und Obere sollen in die Wiiste zurückwandern (man kann Hose Ginfluß mit Händen greifen!); aber ein Rest soll dann gerettet merden! (7, 3.)

In dem allen zeigt sich wohl eine starke dichterische Begabung und ein warmes soziales Gesühl, echter als bei seinem Lehrmeister Hosea. Aber etwas Neues, für die Entwickelung neue Bahnen Weisendes, bieten diese Lieder noch nicht. Da kommt eine Woche voll seidenschaftlichen aeschichtlichen Lebens, und sie gibt dem Denken des Propheten eine

neue Bahn.

Das Unheil, von dem er seit Jahren geredet, naht wirklich heran. Die Könige von Israel und Damaskus haben sich gegen Juda verbündet. Mit erstickender Uebermacht brechen sie in das kleine Land ein. Eine Palastrevolution im Innern scheint ihnen zu Silfe zu kommen. Der König tut in der höchsten Not, was Pflicht und Alugheit ihm gebieten: er stellt sich unter den Schutz der Usspret und zieht gegen Tribut ihre Silfe heran.

In diesen wild-erregten Tagen erlebte Jesaja die erste echtprophetische Ueberwältigung durch einen neuen Gedanken. Er sagt selbst, daß eine unsichtbare Hand ihn gepackt hielt und ihn zurechtwies, nicht zu gehen auf dem Wege dieses Bolkes da (8, 11): Jahwe werde die beiden seindlichen Könige selber zerschmettern, Jahwe allein, ohne menschliche Hispe. Diesen neuen, mit körperlicher Wucht ihn überfallenden Gedanken hat Jesaja dann Ange in Ange dem König gegenüber vertreten — natürlich ohne Ersolg! Der König hielt die wild-überkhwemmenden Wogen des Euphrat für stärker als die sacht-sprudelnden Wasser der Tempelquelle Siloa (8, 8) und rettete durch Unterwersung unter die Assurer Krone und Leben.

Für Fesaja war das die Stunde, in der seine Weissagung eine grundsätliche Aenderung ersuhr. Tod und Bernichtung waren ihm bis dahin dogmatische Gedanken gewesen, die er den Borgängern entnommen und dichterisch berwendet hatte. Fest zum ersten Male war der surchtbare Ernst der Wirklichkeit vor den Propheten getreten. Und Fesaja hatte nicht die Kraft, mit der Unerbittlichkeit eines Amos zu sagen: Fest ist das Ende da! Sei es, daß ein Rest von Baterland- und Heimatgesühl ihn zurücklielt, sei es, daß Israel und Damaskus ihm doch als gar zu erbärmliche Wertzeuge sür Jahwes Weltkatastrophe erschienen: er datiert den Untergang auf eine spätere Zeit und sagt: jest kommt er noch nicht!

Aber er blieb doch ganz in der Gedankenwelt seiner Borgänger hängen, wenn er das eine Dogma durch das andere ersetzte, daß Jahwe seinem Bolke sede menschlich-natiirliche, diplomatische oder politische Schukmaßregel verbiete. Der Glaube allein soll es machen. Der Glaube — hier begegnet zum ersten Male auch das Wort, das von nun an das Kennwort der mit dem Uebernatürlichen rechnenden Religion werden sollte: "Glaubet ihr nicht, so bleibet ihr nicht!" (7, 9.) Erschreckt von der furchtbaren Wirklichteit der Gefahr flicht diese Religion nur immer tieser in phantastische Ilusionen hinein. Die Posaunen von Fericho werden grundsählich das Vorbild und die Richtschuur auch für die Volitik.

Natürlich fonnte ein verantwortlicher Staatslenker und Feldherr nach dieser Religion nicht handeln, weder damals noch irgendwann in der Welt. Kehrte die Religion dieser Propheten sich ab von allen natürlichen Bedingungen des wirklichen menschlichen Lebens, so mußten auch die, die im wirklichen Leben standen, den Forderungen dieser Religion immer von neuem widersprechen. Fesaja konnte von seinem Standpunkt auß diesen Widerspruch nicht anders wie als Unglauben und Absall verstehen. Über was ihn am surchtbarsten traf, das war die Erkenntnis, daß der König recht hatte, und daß er gerade durch seinen "Absall" von Fahwe Tempel und Stadt vor den Feinden gerettet hatte. Wußte das nicht die ganze Selbstsicherheit des Fesaja erschüttern?

Er hat sich mit dem Gedanken getröstet, daß Jahwe sein Angesicht verborgen habe, und daß deshalb Strafe für den Abfall und Rechtsertigung des Propheten der Zukunft anheimgestellt werden müßten. Er trat aus der Deffentlichkeit zurück und schrieb seine Erlebnisse und seine Lieder in ein Buch zusammen. Um dieses Buch sammelte er eine Gemeinde von Jüngern; die sollten Drohung und Verheißung bewahren und sollten harren, dis die Erfüllung köme. "Zusammendinden will ich die Bezeugung, versiegeln die Weisung in meinen Jüngern. Und ich will harren auf Jahwe, der sein Antlitz verbirgt vor dem Hause Jakob, und auf ihn hoffen." (8, 16 und 17.) Die Kreise, die an den Propheten glaubten — sehr zahlreich waren sie sicher nicht — fingen an, sich zusammenzuschließen, in aller Stille sich als das wahre Irrael, als den Kern des Bolkes zu betrachten, dem die Verheißung gilt, daß ein Kest gerettet wird. Hoffen und Harren ist ihre Grundstimmung und das Seutzen darüber, daß Jahwe im Augenblick sein Antlitz verborgen hat. Aber sie trösten sich an dem Buch — und sicher nicht nur an dem Buch des Fesasa allein. Der Keim einer Gemeinde und einer Sammlung Heiliger Schriften ist hier gegeben.

Nach dieser entscheidenden Woche mit ihrer neuen Erkenntnis und ihrer jähen Enttäuschung hat Fesaja ein Menschenalter nichts Neues zu sagen gewußt, und wir kennen kein bestimmt datierbares Gedicht oder Auftreten von ihm aus dieser Zeit. Das Berderben, das seit vierzig Jahren verkündet war, brach in den Jahren 725 bis 722 über Ingerung die Hauftschen. Die Assprichten nach dreisähriger Belagerung die Hauptstadt Samaria, sührten den Hoel und die Bewohner der Residenz in unbekannte Gegenden sort und siedelten in den Landstädten neben den übrig gebliebenen israelitischen Bauern Rolonisten aus den öftlichsten Teilen ihres Reiches an. Staat, Nation und Religion der Fraeliten war damit zerstört. Was übrig blieb, war eine Mischung israelitischer und assprischer Elemente niedrigster Bildung. Land und Bolf wurden in Zukunft nach der Hauptstadt Samaria genannt. Wit der israelitischen Geschichte haben die Samariter nichts niehr zu tun.

Trok solch erschütternder Katastrophen aber haben wir aus dieser Zeit weder von Zesaja, noch von einem anderen Dichter auch nur ein einziges Wort.

Auch Juda wurde mehrfach von den Assprern überschwemmt. Ariegszüge oder Friedenstribute lagen schwer auf dem ausgesogenen Ländchen. Mit seinem Wohlstand und seiner Blüte war es vorbei, wenn auch seine staatliche Existenz sich notdürftig erhielt. Schwer lastete die Hand der Assprer auf ganz Vorderasien. Um den Druck zu beseitigen, haben Juda und seine Nachbarvölker mehrfach versucht, mit Aegyptens Silse wenigstens den Assprer sich wieder vom Halse zu schaffen. In einem solchen Freiheitskrieg trat nach dreißigjähriger Pause noch einmal Fesoga als Warner und Dichter auf.

Natürlich warf er sich dem Bündnis mit Aegypten leidenschaftlich entgegen. Wieder kannte er nur die eine Parole, daß "nicht Roß, nicht Reisige" Frack schüßen könnten, sondern nur der Seilige Gott. "Durch Stillesein und Hoffen würdet ihr stark sein" (31, 1—3; 30, 8—17). Wieder sagte er die Bernichtung Judas und den Sieg der Assprer voraus. Und wieder versiegelte er, als sie doch nicht eintrat, seine Beisfagung in einem Buche (30, 8). Dann aber zeigt seine Haltung dieselbe charatteristische Bendung wie 30 Jahre zuvor: angesichts der surchtbaren Nähe des wirklichen Endes sprang er wieder ins Gegenteil, in die Siegesweissgaung um.

Die Affrer hatten ganz Juda durchzogen, die Dörfer gepliindert, die Menschen als ihre Untertanen in Eid und Aflicht genommen (701 vor Christus). Nur Zerusalem selbst hielt sich noch auf seinen Bergen; und auch seine Tage schienen gezählt. Da sprang Jesaja auf und stärkte die verzagenden Kämpfer mit mächtig tröftendem Lied. Wohl soll Rerufalem schlieklich untergeben — das Dogma muß doch gewahrt bleiben —, aber es soll durch das Schwert eines Nicht-Menschen fallen. (31, 4-8.) Auch Affur taugt nicht als Zuchtrute Gottes. Wenn Jahwe alles Hohe und Stolze und Selbst-seiner-Kraft-Bewußte verabscheut, muß er auch Affur verabscheuen, das Volk, das von Jahwe nichts weiß und alle seine Erfolge sich selbst zu verdanken meint. Es hat die Rester ausgenommen und die Gier geraubt; kein Flügelschlag und kein Zirpen hat gegen seine Gewalttat geholfen. (10, 13—14.) Fetzt hat es Jahwe zu seinem heiligen Berg kommen lassen, um es hier zu zerschmettern. (14, 24—27.) Jahwe — nicht Israel und auch nicht Aegypten! Die Soffmung auf ägyptische Entsattruppen wird nach wie vor als Abfall von Jahwe gescholten. Jahwe selbst wird kämpfen, die Rettung wird in einer Racht geschehen: des Abends schrecken sie noch, und des Morgens find sie nicht mehr da; von Jahwes Schelten sind sie zerfchmettert! (27, 12—14.)

Auch diese Weissagung des Fesaja ist nicht in Ersüllung gegangen, konnte gar nicht ersüllt werden, weil sie nur aus phantastischen Flusionen bestand. Aber tatsächlich gelang es dem König, durch Unterwerfung und hohen Tribut den Abzug der Assuce genügte, im Kreise der Fesaja-Fünger den Glauben entstehen zu lassen, Jahwe habe doch das Wort ersüllt, das er durch seinen Propheten geredet hatte. Fahwe wohnt auf dem Zion; Fahwe hat nicht gewollt, das sein eigener heiliger Berg durch die stevelnden Heiden beiden betreten werde. Fahwe hat sich als stärfer erwiesen als alle Heiden. Es ist erwiesen, das der Jion die heiligste Stelle, Mittelpunkt und Kabel der Erde ist. So haben von jest an nicht nur die judäischen Patrioten, sondern auch die "Frommen" gesagt. Die "Gemeinde" war von nun an nicht weniger lokalpatriotisch als das Volk.

Es gibt unter den Liedern Jesajas einige, die diesen neuen Zion-Glauben mit dem schon den Hosea entworsenen Zufunftsbilde der dollständig umgewandelten Natur verbinden. Ob sie von dem greisen Dichter selber stammen oder erst in den nächsten Jahrzehnten in seiner Gemeinde entstanden sind, ist nicht mehr auszumachen. Jedensalls sind sie in dieser Gemeinde gepflegt worden und geben ihre Anschauungen wieder.

Da heißt es unter anderem: "Geschehen wird's in den fünftigen Tagen: Festgegründet wird sein der Berg Jahwes, und das Haus unseres Gottes auf dem Haupte der Berge, und er überragt alle Hund strömen werden zu ihm die Bölfer, und werden Lehre und Beisung sür ihr eigenes Lehen suchen; denn vom Zion wird ausgehn die Lehre und Jahwes Bort von Jerusalem. Und Jahwe wird zwischen den Bölfern Schiedsrichter sein, und sie werden umschmieden die Schwerter zu Pflugeisen und ihre Lanzenspitzen zu Winzermessern." Krieg und Gewalttat wird nicht mehr sein. (2, 2—4.) Es verbindet sich an anderer Stelle mit diesem Zukunstsbild der Gedanke von dem Davidischen König, der in der seligen Endzeit herrischen wird. Gerechtigsfeit und Treue wird sein Regiment sein "und lagern wird der Wolfbeim Lamm, und der Kanther beim Böckhen kuschen, und Kalb und Löwe eisen zusammen, und ein kleines Kind kann sie hiten". (11, 7—8). Das Bild vom ewigen Frieden der Zukunst ist zum beherrschenden Ge-

danken der Gemeinde geworden. Der Zion, der Jahwetempel und die Königsburg Davids gelten als die Stelle, von wo einst die selige Menschheit regiert werden wird. Und der König aus Davids Geschlecht wird sie leiten. So schlug sich die große Wendung, die die Weissagung des Jesaja noch in der Neige seines Lebens genommen hatte, in seinen oder seiner Gemeinde Dichtungen nieder.

#### Die Priester.

Blicken wir auf Jesajas ganzes Leben zurück, so müssen wir sagen: es war nur voll Illusion! Keiner hat so wie er gerade die phantastischen Gedanken der proletarischen Bewegung ergriffen und hat ihre wirklichesteitsfremden, übernatürlichen Züge herausgearbeitet. Und doch war er ehrlicher als Hosea. Er hat den sozialen Instinkt so ausgesprochen, wie er ihn fand, und hat noch in seinen letzten Tagen die soziale Ersösung, "Gerechtigkeit und Friede", als den Kern seiner Hoffnungen geschildert. Bom richtigen Kultus sindet sich in diesen Jukunstäsgedichten kaum ein einziges Wort. So hat er trotz aller Wirklichseitsserne den großen Gehalt der neuen Religion, die Selbstachtung des Verarmten, doch ungleich viel treuer bewahrt als sein Vorgänger, der nach Form und Inhalt so großen Einfluß auf ihn gewonnen hatte.

Aber er hatte der volkstümlich-judäischen Vorstellung vom Vohnen Jahwes auf dem Zion in die Gedanken der neuen Religion Eingang verschafft und damit der altjudäischen Denkweise auch in der Gemeinde neue Rahrung gegeben. Und damit war die Brücke gegeben, auf der nach einiger Zeit auch ihm wieder der Priester zu folgen vermochte,

und nun zu endgültigem Sieg.

Ueber die nächsten siebzig dis achtzig Jahre wissen wir aus dem Leben des judäischen Volkes so gut wie nichts. Man war Basall der Assure, hatte hohen Tribut zu zahlen und mag alle Sände voll zu tun gehabt haben, die zertretenen und verwissteten Felder und Gärten neu zu bepflanzen. Es war eine Zeit ohne politische Taten und ohne literarisches Erzeugnis, wohl auch wirtschaftlich arm, mide und matt.

In dieser Zeit ist die Gemeinde — sehr zahlreich fann sie noch immer nicht gewesen sein — in stiller Fortbildung auf dem Wege geblieben, den sie unter Zesaja beschritten hatte. Wir wissen, daß in dieser Zeit die endgültige Form der Zehn Gebote entstanden sein muß, die unsere Kirchen noch heute im Jugendunterricht brauchen, und daß sie offenbar schon damals dem Unterricht der Jugend dienten. Den Kultus im Tempel machte die Gemeinde selbstverständlich mit; ein besonderer Kampf um den rechten Kultus war seit der Anersenung des Zion als Jahwes Wohnung nicht mehr am Platz. Nur die fremden Götter mußten energischer als früher abgewehrt werden. Im übrigen treten die allgemein-sittlichen Gebote naturgemäß stärfer hervor. Es sag in der Linie der ganzen Entwickelung, daß die Keligion zur Charafterbildung und zum sittlichen Erziehungsmittel der Jugend wurde. Die Herfunft aus der sozialen Bewegung verraten, wie wir sahen, die Zehn Gebote in jedem Wort.

Lärmender ging die Bewegung in den oberen Alassen und in der Bolksmasse vor sieh. Das Ungliëk, das man erlebt hatte, und die bleierne Schwille der Gegenwart belebten überall bei den Bauern die halbausgestorbenen Aulte der Götter des Landes. Dem Melech wurden Kinderopfer gebracht, die Baale wurden auf jedem Higel und unter jedem grünen Baum mit Feldopfern und betänbender Wollust

geseiert. Zanberei, Totenbeschwörung, Wahrsagekunst und ähnlicher Sput nahm überhand. Und in den herrschenden Klassen der Sauptstadt wandte man sich immer mehr der Berehrung der großen Götter des assprischen Weltreichs zu. Der König Manasse sicht offiziell den Kultus der babylonischen Isthar ein, der Simmelskönigin, wie sie nach assprischem Vorbild im Alten Testament genannt wird. "Er verehrte das ganze Seer des Simmels und diente ihnen." Auch der Sonne hat er Altäre errichtet und Sonnen-Pferde in den Tempel gestellt. "Auch vergoß er viel unschuldiges Blut, dis er Jerusalem dis oben damit angefüllt hatte." (2. Könige 21.) Es scheint, daß er mit Gewalt versucht hat, das Volk von Jahwe weg zu den assprischen Göttern zu führen.

So verständlich eine solche Wendung in den oberen Klassen auch ist, so wenig konnte sie im Interesse der königlichen Vriester gelegen sein, die den Jahwe-Tempel zu verwalten hatten. Ihnen nußte das ganze Gebaren sowohl in den unteren wie in den oberen Kreisen als Greuel vor Jahwe erscheinen, als Entweihung des Heiligen Bodens und zugleich als Vernichtung ihres eigenen Einflusses und ihres Erwerbs. Religiöse und materielle Gründe zugleich mußten sie dazu dringen, den Versuch zu wagen, nach oben wie unten den Jahwe-Kultus und den Jahwe-Tempel erneut zur Geltung zu bringen.

Welcher Art dieser Versuch war, wie er ihnen gelang, und wie sie mit einem Schlage alle uralten Seiligtümer im Lande und alle neueingesührten fremden Götter zerstört haben, darüber haben wir früher gesprochen. Die große Kultusresorm des Jahres 623 vor Christus ist das erste große Ereignis, von dem wir hinter dem Jahre 701 wieder hören. Es ist der große Moment, in dem die lewitisch-proletarische Bewegung nach jahrhundertelangem Kampse nun endlich zum Siege kommt, aber zum Siege kommt nur dadurch, daß sie ihr echtes Besen verliert und zum Verkzeug für die Herrschaft der königlichen Priester am Tempel auf dem Zion wird.

Wir erinnern uns, wie alle Züge der großen Bewegung im Tempelgesetz von 623 vereinigt sind, aber alle in charafteristisch verzerrter Gestalt. Die Ablehnung der bäuerlichen Kultur erscheint in der Form, daß Frael seit der Niederlassung Jahwe verraten und sich an die Bauerngötter des Landes verloren habe. Das ist der Hosea-Gedanke, und er begegnet auch fast in den Worten dieses Propheten. Die soziale Sympathie mit den unteren Klassen tritt stark hervor. Aber sie ist rein phantastisch und äußert sich in Gesetzen, die absolut undurchsührbar sind (Ruhe der Aecker im siedenten Jahr! Erläßjahr! Rückgabe des Pfandes am Abend!). Zudem spannt sie den proletarischen Institust in den Gedanken, daß alles soziale Elend nur Folge des Absalls von Jahwe, daß heißt, eine Wirkung des kalschen Kultus sei. Auch das kennen wir schon aus dem Elohisten und aus Kosea. Aber so leidenschaftlich, so aufreizend, so auch in der Form demagogisch wie hier, ward der Gedanke disher doch noch nirgend vertreten.

Bielleicht hatten die Priester auf ernsthaften Widerstand der herrschenden Klassen oder der Bauern gerechnet. Sie hatten durch jene Utopistereien die Proletarier der Städte auf ihre Seite zu bringen versucht, und hatten auch den Lewiten den Köder hingeworsen, daß sie zum Zion kommen und dort Priester sein dürsten. Aber der Sieg ward ihnen seicht. Durch die geschickte Art, wie sie das "Gesetbuch des Mose" bei einer baulichen Reparatur im Tempel "gesunden" werden ließen, haben sie den König und seine Minister ganz überrumpelt. Sie ershielten die ungeteilte Wacht und brauchten die Bundesgenossen nicht

mehr. Sie haben sie denn auch gründlich verraten. Die Lewiten wurden vom Priestertum serngehalten und in der Folge zu Tempeldienern herabgedrückt. Und an die Freilassung der judäischen Sklaven im jeweils siebenten Jahr hat dreißig Jahre hindurch nach dem Zeugnis

des Jeremia fein Mensch gedacht.

Eins aber nuß man den Priestern des Zion lassen: sie haben durch ihre Reform das Nationalgesühl des Volkes noch einmal zu ungeheuerer Energie entslammt! Freilich haben sie damit tatsächlich nur den Untergang des Staates und die Verpslanzung oder Flucht des beträchtlichsten Teils der Judäer erreicht. Trokdem bleibt es ein sympathisches Vild, daß dieser winzig kleine Gebirgsstaat in der nivellierenden Aultur der Weltstaaten nicht untergehen wollte. Es gibt geschichtliche Momente, wo der Fortschritt darin besteht, daß ein Weltzreich die Nationalstaaten zertritt, und wo doch alle persönliche Größe bei den untergehenden Kümpfern sür die nationale Selbständigkeit liegt. Den untergehenden Kämpfern sür die nationale Selbständigkeit die Kriegenüber Dem englischen Weltreich im Anfang dieses Jahrehmerts. Manche Erscheinung aus dem letzten Menschenalter des zusässessen

#### Untergang des judäischen Staates.

Gegen Ende des siebenten Jahrhunderts brach die assyrische Macht in sich selber zusammen. Unter chaldäischer Führung erhob sich das alte Babylon zu neuer Größe. Den Moment, wo das eine Weltreich schon tot, und das andere noch schwach war, benutzte Negypten, um die solange verlorene Vorherrschaft in Vorderasien wiederzugewinnen. Da trat ihm der König von Juda in den Weg. Die Kultunkresorm hatte ihn und sein Volk mutig gemacht. Seit sie Jahwes Verheißung im Heiligen Buche schwarz auf weiß vor sich hatten, seit sie gewiß waren, den richtigen, von Wose selbst offendarten Kultus zu üben, waren sie sicher, daß Jahwes Schuß ihnen nicht fehlen konnte. Natürlich siegten die Negypter; der König verlor sein Leben; sein Sohn ward tributpslichtiger Basall des Königs von Negypten. (608 vor Christus.)

Vier Fahre ipater unterlag Aegypten dem neuen babylonischen Reich. Mit den übrigen Vafallenstaaten wechselte auch Juda den Herru. Aber der Freiheitsgeist war in dem mutigen Bergvölkchen noch nicht eritiekt. Wenige Jahre später empörte es sich. Der babylonische König Rebutadnezar erschien persönlich an der Spike eines gewaltigen Heeres. Natürlich unterlag das kleine Volk. Der König Jechonja übergab die Stadt, bevor sie erstürmt wurde. Er selbst, sein ganzer Hoffalt, der ganze Adel und alle wehrsähigen Männer — es waren etwa achtausend — wurden nach Babylonien transportiert. Der Rest des Volkessollte, unter Zedesia als König, babylonischer Vasallenstaat in seiner

Seimat bleiben. (597 vor Christus.)

Aber wieder durchbrach die Freiheitsliebe, durch die religiöse Sicherheit unterstück, alle Tämme der Ueberlegung und der Bernunft. Jahwes Tempel, Jahwes Heiger Berg konnten nicht untergehen; Jahwe mußte sich erheben und sein verpflanztes Bolk befreien. In Ferusalem sprangen Bropheten auf, von Babylonien aus schürten die rückkehr-sehnsücktigen Berpflanzten. Es kam zu einem Bündnis mit allen benachbarten kleineren Staaten und mit Aegypten. Und wieder siegte die babylonische Weltmacht. Fast zwei Jahre hielt Ferusalem stand. Die But der Berteidiger war aufs höchste entslammt. Sie drohten Tod jedem, der

von Ergebung sprach. Schließlich bändigten sie der Hunger und die Sturmmaschinen der Feinde, die die Mauer in Trümmer legten. Die Stadt ward zerstört, Tempel und Königsburg niedergebrannt, die föniglichen Prinzen im Angesicht ihres Baters hingerichtet, der König Zedetia selbst geblendet nach Babylonien abgesührt und mit ihm der Rest der Tempelgeräte und der Bevölferung: die Ueberläufer und die, die noch in der Stadt gelebt hatten. Zurück blieb nur der ärunfte Teil: "Die geringen Leute vom Lande, die gar nichts besaßen." Und six sie erhielten Weinberge und Felder. Außerdem war ein Teil der Truppen rechtzeitig geslohen und blieb nun auch im Lande zurück. Ueber diesen ganzen Nest der Bevölferung setzen die Babylonier den Gedalja, der in der Provinzstadt Mizpa als Statthalter, nicht mehr als König, residierte.

Und nochmals flackerte die Freiheitsliebe auf, wenn auch nur noch in einem augenblicklichen, rein persönlichen Gewaltakt. Der Stadtbalter Gedalsa wurde erschlagen. Aber die Energie der Soldaten war damit erschöpft. Aus Furcht vor der Rache des babylonischen Königs und aus Angst, nun ebenfalls nach Babylonien verpflanzt zu werden, slob die große Wasse des Volkes mit Weid und Kind nach Aegypten. In dem leergewordenen Land setzen sich Edomiter und schweisende Araber fest. Nur die Hauptstadt blieb wüste, als sei sie dem Fluche verfallen.

In der Schar derer, die nach Aegypten zogen, war es nunmehr doch mit dem Glauben an Jahwe zu Ende. Himmelhoch-jauchzend, wie man durch die Rultusreform und die Priefterführung noch einmal geworden, hatte man die Enttäuschung um so stärker zu fühlen. Jahwe war taub, stumm und tot! In wahnsinnigem Eifer hatte man sich für ihn immer wieder begeiftert, nun saß man im Elend, und er konnte nicht helfen. Da kehrte man zu den eben verlassenen Göttern zurück. "Was immer du im Namen Jahwes redest, wir hören gar nicht auf dich. Sondern ausführen wollen wir das Gelübde, das unserm Munde entfuhr: der Himmelskönigin Opfer zu verbrennen und Trankspenden zu gießen, wie wir früher getan haben, wir und unsere Bäter. Dabei hatten wir satt Brot, waren wohlauf und kannten kein Unheil. Aber seitdem wir aufgehört haben, der Himmelskönigin Opfer zu verbrennen, haben wir Mangel an allem gelitten und sind durch Schwert und Hunger umgekommen." (Feremia 44, 16—18.) Das find die letzten Worte, die wir nach Angenzeugenbericht von diesen Fudäern in Aegypten ersahren; danach sind sie verschollen. Es war die Logik, die sie von den Priestern gelernt hatten, und in der sie sich nun als gelehrige Schüler erwiesen.

#### Jeremia.

In diesem Menichenalter der Kaserei und der Vernichtung hat der lette der großen Propheten gewirft, deren Lieder und Wirken wir kennen, neben Amos der größte, wenn man nicht auf die Eigenart und Neuheit der Gedanken, sondern auf die Lauterkeit der Gesinnung und die Trene des Denkens sieht. Er ist auch der einzige, von dem wir überhaupt etwas mehr über sein Leben und seine Schicksale wissen. Jeremia hat in seinem Freund Baruch einen bescheidenen, aber ehrstichen Biographen gefunden, von dessen Buch im heutigen Buch Jeremia wenigstens einzelne Abschnitte erhalten sind.

Ferenia hat von 626 bis mindestens 586 gewirft, also mehr als vierzig Jahre. Und immer hat er in dieser Zeit gegen die Mehrheit seines Volkes gestanden. Sinen Erfolg hat er in seinem ganzen Leben nicht gesehen. Sein Anfang war eine Wiederholmug der Gedanken, die wir aus Hosea und Jesasa kennen: Alagen über die Baalsdienste und über die Rechtlosigkeit und Gewalttat im Volk. Sein Fortgang war Kampf gegen die, die mit der Kultusresorm alles getan glaubten und num auf Jahwes Segen pochen wollten. Sein Ende war heises Bemühen, die Unterwerfung unter die Bahylonier den Freiheitsrasenden einleuchtend zu machen als das einzige Mittel, den Bestand der Nation und des Tempels zu sichern. Zwanzig Jahre hat er vom Untergang dogmatisch geredet. Und als dieser in surchtbarer Wirklichkeit näher kam, hat er wieder fast 20 Jahre mit sehendem Auge das Volk gewarnt, sich nicht dem Freiheitstammel zu überlassen. Klüger und standhafter als Jesasa, hat er dis zur letzten Minute gesagt, daß gerade auf dem Wege, den jener zuletzt eingeschlagen hatte, der Untergang nur um so sicherer erfolgen müsse.

Er hat die Vereinzelung, in der er stand, und die Rot ewig erfolgloser Predigt gefühlt wie kein Zweiter im ganzen Alten Testament. "Berflucht der Tag, der mich geboren! Warum nur mußte ich kommen aus Mutterschoße, Mühsal und Leid zu sehen, in Schmach zu enden! (20, 14—18.) 3ch fann's nicht mehr aushalten, fann's nicht ertragen; denn viele hörte ich gegen mich zischeln! (20, 9—10.) Unheilbar ist mein Kummer, das Herz ist krank mir. O, daß mein Haupt und Ange in Tränen zerflöffe, um Tag und Nacht zu beweinen des Bolkes Durchbohrte. (8, 18—22.) Du locttest mich; ich ließ mich locken (zu Kahwe gesagt). Du ergriffst mich und siegtest. Und nun werd' ich verlacht beständig, mein spotten alle. Red' ich, so muß ich "Unbill und Gewalttat" schreien. Und doch trägt beständig mein Reden mir Schimpf und Sohn ein. Doch dacht' ich, es aufzugeben, nicht mehr zu reden, so war's wie ein glühend Keuer, ein Brand im Gebein." (20, 7-9.) Trot Erfolglosigkeit und Verfolgung treibt ihn die innere Glut, immer wieder zu reden, brennt das unterdriicte Wort wie Keuer in seinem Innern. Das ift das Ueberwältigtsein von der Wucht großer Gefühle, das in der ganzen Entwickelung der Religion ihre sicherste Realität und ihr bleibendes Wesen ist.

In der Zeit des heißesten Kampses hat er seinem Volk als Verräter und als Ueberläuser zu den Babyloniern gegosten. Mit Halseisen und Stock, mit Gesangenschaft und Verhungern haben sie ihn gestraft. Und von ihrem Standpunkt aus ganz mit Recht! "Dieser Mann sollte getötet werden; denn er macht ja die Hände der Kriegsseute schlaff, die noch in der Stadt sind, und die Hände der ganzen Bevölkerung, wenn er solche Worte zu ihnen redet. Dieser Mann sinnt-nicht auf Wohl für das Volk, sondern auf Unheil." (Ferenia 38, 4.) Eine kännpsende Festung kann eben keinen Ferenia in ihrer Mitte ertragen. Aber ebenso sicher ist, daß die Geschichte in diesem Falle dem Propheten und nicht den von Priestern fanatisierten Soldaten recht gab.

Das Ende seines Lebens war dunkel und ohne Hoffnung. Jene nach Aegypten flüchtenden Scharen zwangen ihn und seinen Freund Baruch, mit ihnen zu gehen — gegen seinen Willen, und doch ohne auf seine Stimme zu hören. Jenes Wort über die Rückfehr zur Himmelskönigin ist an ihn gerichtet. Es zeigt, daß er auch in den letzten Jahren auf seine Umgebung ganz ohne Einfluß blieb.

Am Ende des Buches des Baruch steht ein Wort, das Feremia ihm persönlich als Trost und Stärkung gesagt hat. Auf Baruchs Klage, daß all sein (Baruchs) Leben nur Leid sei und Stöhnen, hat der Krophet ihm zur Antwort gegeben: "So spricht Jahwe: Siehe, was ich gebaut habe, verheere ich; und was ich gepflanzt habe, reiße ich aus. — Und du wolltest Großes für dich persönlich erwarten? Begebre es nicht! Denn siehe, ich bringe Unheil über alles Fleisch, spricht Jahve. Doch dir gebe ich dein Leben zur Beute, allerorten, wohin du gehn magst." (Feremia 45.) Es ist, als ob es der Lebensabschied des Propheten selber sei. Im allgemeinen Zusammenbruch, beim Versinsten einer Nation, die immerbin ein Fahrtausend bestanden hatte, beim Auslöschen eines Gottesglaubens, der siir Jahrhunderte der Inbegriff ihres geistigen Lebens gewesen, bei einer Nacht, die kein Stern, keine Hoffnung erhellt, wäre es Frevel, persönliches Glück und Wohlleben sordern zu wollen. Wenn Jahwe ausreißt, was er gepflanzt hat, wenn der Gott eine Welt in Trümmer schlägt, die einst zur Lust ihm gelacht hat — dann kann der Mensch nur abseits gehn, das Haup verhillen und sterben. Es ziemt ihm nicht, glücklicher zu sein als sein Gott und sein Volf.

In diesem Ton hat Feremia geendet. Unerbittlich, wie Amos, hat er nur Grauen und Berderben gesehen. Er hat dem Gotte recht gegeben, als er sein Bolf zerschlug, und hat sür das eigene Leben nichts mehr erwartet. Das war das echte Ende eines echten und großen Gestühls. Wie Amos hat auch er die unbezwingbare Wirklichkeit der Geschichte nicht durch eine Fllusion und eine phantastische Hosfinung beständt. Die holden Töne von Fahwes Erbarmen und von schließlichem Segen, die auch er in seiner Jugend mit lyrischer Zartheit gesungen, sind vor der grausigen Wirklichkeit verstummt. Die Chrlichkeit war

größer als die Sehnsucht nach Glück.

Eine Fortsetung der Entwickelung über Feremia hinaus gibt es nicht. Die einfache Anerkennung des Endes kann keine Steigerung mehr erfahren. Die Linie Elia, Foseph-Roman, Amos (Fesaja), Feremia ist damit zu Ende. Aber die andere Linie die mit den lewitischen Briestern beginnt und über Fahwist, Elohist, Hosea (Fesaja) zu den siegreichen Briestern des Zion läuft, kann noch eine Fortsetung haben. Phantastisch und illusionär, wie sie von Ansang war, kann sie in immer neuen Flusionen den furchtbaren Schlag überwinden, kann sede Entäuschung nur immer als neuen Stachel der Flusion und sede Flusion als neuen Schemel zur Priesterherrschaft gebrauchen. Das ist der Weg, den die jüdische Gemeinde in Babylon ging.

## Unhang: Texte.

#### 1. Das Deboralied.

(Buch der Richter 5, 2-31.)

Daß Fürsten führten, Daß das Bolk sich freiwillig stellte, Dazür preist Fahwe!

Hört, Könige; horcht, Fürsten! Ich will Jahwe, Jahwe will ich singen; Ich will spielen Jahwe, dem Gotte Israels.

Jahwe, als du auszogst von Seir, Cinherzogst vom Gefilde Edoms her, Da bebte die Erde, es tross der Himmel, Auch die Wolken trossen von Wasser. Berge zitterten vor Jahwe, Bor Jahwe, Feraels Gott.

In den Tagen Schamgars, des Sohns des Anath, In den Tagen Jaels standen still die Karawanen; Wer auf den Straßen wanderte, Wußte krumme Pfade gehen; Wüßig waren die Dörfler Israels, müßig, Bis du auftratst, Debora, Auftratst als Mutter in Israel. Es hörte auf das Schlachten für Gott (?); Es schwand dahin das Gerstenbrot (?); Sah ich wohl Schild und Speer Bei Vierzigtausend in Israel?

Mein Herz gehört den Richtern Feraels, Denen, die sich freiwillig stellten im Bolf. Ihr, die ihr auf grauroten Gselinnen reitet, Preist Jahwe, ihr, die ihr zu Gericht sitzet (?), Ihr, die ihr wandert auf dem Wege . . . (?)

Bei den Gesprächen derer, die zwischen den Tränkrinnen stehen (?), Da wird man erzählen, wie Jahwe Recht schaffte, Bie er Recht schaffte seinen Dörslern in Israel, Bie da zu den Toren hinabeilte das Volk Jahwes.

Wach auf, wach auf, Debora; Wach auf, wach auf, finge ein Lied! Auf, Barak, fang die, die dich fingen, Sohn Abinoams! Da kamen die Versprengten herab zu den Hauptleuten, Jahwes Volk kam zu ihm, in Seerhaufen geordnet. Bon Ephraim ftiegen sie zu Tal, Sinter dir Benjamin, nach Zügen geordnet, Von Makir kamen herab die Richter, Bon Zebulon die Szepterträger, Und die Führer von Jachar mit Debora, Und von Naphtali Barak mit seinem Anhang (?).

In den Sippen Rubens gab es große Beratungen.

Beshalb bleibst du sigen zwischen den Hürden,

Zu hören das Herdengeslöte?

Bon Sippe zu Sippe Rubens sind große Beratungen!

Gisead — jenseit des Jordans bleibt er liegen.

Und Dan — weshalb geht er als Fremdling auf die Schiffe?

Assarben deibt sigen am Meeresstrand

Und haust an seinen Buchten (?).

Aber Zebuson — ein Bolf, das sein Leben verachtet bis zum Sterben!

Und Naphtali . . . . . . (?)

Könige kamen und kämpften. Da kämpften Kanaans Könige Bei Taanek an den Wassern Megiddos.

Bente von Silber erhielten sie nicht!

Bom Himmel her kämpsten,
Die Sterne kämpsten von ihren Bahnen her gegen Sisera.
Der Bach Kison riß sie fort,
Der uralte Bach, der Bach Kison.
.....(?)
Da stampsten die Huse der Kosse
Bom Fagen, vom Fagen ihrer Keiter!

Verfluchet Meros, spricht Jahwe! Verfluchet, verfluchet seine Bewohner. Nicht kamen sie Jahwe zu Hilfe, Jahwe zu Hilfe in Heerhaufen.

Gepriesen vor allen Frauen seift du, Jael!

Bor allen Frauen im Zelt seist du gepriesen!

Basser erbat er, Milch gab sie;
In kostbarer Schale reichte sie Dickmilch.
Ihre Hand reckte sie nach dem Pflock,
Ihre Nechte nach dem Arbeitshammer,
Hämmerte auf Sisera ein,
Zermalmte sein Haupt, zerschlug, durchbohrte seine Schläse.
Zu ihren Füßen brach er zusammen, siel nieder, lag da.

Bo er zusammenbrach, blieb er tot liegen!

Zum Fenster beugte sich hinaus und spähte Siseras Mutter am Fenstergitter: "Barum zögert sein Wagen zu kommen? Barum zaudern die Tritte seiner Gespanne?" Die Alügste ihrer Hosbamen antwortete ihr,

"Fanden sie nicht, teilten sie nicht Beute? Ein oder zwei Weiber für jeden Mann, Beute an farbigem Stoff für Sisera, Ein oder zwei bunte Tücher für seinen Sals!"

So mögen zugrunde gehen alle Feinde Jahwes!

NB. Tas Deboralied ist das älteste Stück des Alten Testamentes. Es ift in altertümlicher Sprache geschrieben, ohne beutlich erkennbares Versmaß und Stropheneinteilung. Die Einteilung in mehrere Abfätze haben wir durch= geführt, um das inhaltlich Zusammengehörige auch äußerlich zusammenzufaffen. Manche Wörter find schon den alten Abschreibern nicht mehr verständ= lich gewesen, und sie haben statt ihrer sinnloses Zeug zusammengeschrieben. In vielen Fällen können wir den Sinn des Gedichts nur erraten. Die Ueber= sehungen und Erklärungsversuche der einzelnen Forscher weichen oft stark boneinander ab. Wir haben uns an die neueste und unseres Crachtens eindringendste Bearbeitung des Gedichtes durch Eduard Meher gehalten ("Israel und seine Nachbarstämme", Seite 487—495), dessen Nebersetzung wir meist wörtlich gefolgt sind. Daneben wurde der Kommentar von Nowack

#### 2. Nabots Weinberg.

(1. Buch der Könige 21, 1—19.)

Ein Weinberg gehörte dem Nabot aus Jesreel, der in Jesreel lag neben dem Schloß Ahabs, des Königs von Samaria. Und Ahab redete den Rabot also an: "Gib mir deinen Weinberg, und er soll mir als Gemüsegarten dienen; denn er liegt ganz nahe neben meinem Palast. Und ich will dir statt seiner einen Weinberg geben, der besser ist als der. Wenn es dir lieber ist, will ich dir Silber geben als Kaufpreis für ihn." Und Nabot sprach zu Ahab: "Ferne sei es von mir, bei Jahwe, daß ich dir das Erbe meiner Bäter gebe!" Und Ahab kam in seinen Palast, verdrießlich und zornig über das Wort, das Nabot aus Jesreel zu ihm aeredet hatte, und er hatte gesagt: "Nicht will ich dir das Erbe meiner Bäter geben." Und er legte sich auf sein Bett und verzog sein Gesicht und aß keine Speise.

Und Fiebel trat zu ihm, seine Frau, und redete ihn an: "Was ist das? Dein Geist ist verdrießlich, und keine Speise ist du?" Und er sagte zu ihr: "Weil ich den Nabot aus Jesreel anredete und zu ihm sagte: Gib mir doch deinen Weinberg gegen Geld oder, wenn du lieber willst, will ich dir einen Weinberg statt seiner geben. Und er sprach: Richt will ich dir meinen Weinberg geben!" Und Fsebel, seine Frau, sprach zu ihm: "Du, übst du wirklich Königsgewalt über Israel aus? Steh auf, is Speise, und dein Herz möge sich erheitern. Ich, ich werde dir den Weinberg des Nabot aus Jesreel verschaffen."

Und fie schrieb Briefe im Namen Ababs und siegelte sie mit seinem Siegel und fandte die Briefe an die Aeltesten und an die Vornehmen in seiner Stadt, die Landsleute des Nabot. Und sie schrieb in den Briefen also: "Ruft ein Fasten aus und setzt den Nabot an die Spike des Volkes. Und sett zwei Leute, verlogene Kerle, ihm gegenüber, und sie sollen also gegen ihn zeugen: Du hast Gott und den König gelästert! Und sie sollen ihn bingussühren und steinigen, und er soll fterben." Und es taten die Männer seiner Stadt, die Aeltesten und die Vornehmen, die in seiner Stadt wohnten, wie Jebel zu ihnen gesandt hatte, wie es in den Briefen geschrieben war, die sie ihnen gesandt hatte:

sie riefen ein Fasten aus und setzen Nabot an die Spitze des Volkes. Und es kamen zwei Männer, verlogene Kerle, und setzen sich ihm gegenüber. Und die verlogenen Kerle zeugten gegen Nabot vor dem Volke also: Gestucht hat Nabot Gott und dem König! Und sie führten ihn hinaus vor die Stadt und steinigten ihn mit Steinen, und er starb. Und sie sandten an Fsebel also: Gesteinigt ward Nabot und starb! Und es geschah, als Hebel hörte, daß Nabot gesteinigt worden und gestorben sei, und Hebel sprach zu Ahab: "Steh auf, ninm den Weinderg des Nabot aus Fesreel, den er sich geweigert hat, dir für Geld zu geben; denn Nabot ist nicht mehr am Leben; denn er sist tot." Und es geschah, als Ahab hörte, daß Nabot tot sei, und Ahab stand auf, um zu dem Weinberg des Nabot aus Fesreel hinabzugehen, um ihn in Besitz zu nehmen.

Und es erging das Wort Jahwes an Elijahu aus Thisbe also: "Steh auf, eile hinab, Ahab entgegen, dem König von Israel in Samaria; siehe, er ist im Weinberg des Nabot, wohin er hinabgegangen ist, um ihn in Besitz zu nehmen. Und du sollst zu ihm also reden: "So spricht Jahwe: Hab du sollst zu ihm also reden: "So spricht Jahwe: Und du sollst zu ihm also reden: "So spricht Jahwe: An der Stelle, wo die Hunde Nabots Blut geleckt haben, sollen die

Hunde dein Blut lecken, ja, auch das deine!"...

NB. Der Schluß der Erzählung, der die Ausführung dieses Besehles furz gemeldet haben muß, ist im heutigen Text durch spätere Ausschmückungen überwuchert.



### Literatur.

Die gebränchlichte, bekannteste und bestgeschriebene Darstellung der israelitischen Geschichte ist Julius Wellhausens Jsraelitische und jüdische Geschichte (Verlin, Georg Neimer. 1894. Defter neu aufgelegt). Wer über einzelne Partien Genaucres nachlesen will, sei auf dies Buch verwiesen. Worin die hier dargelegte Auffassung sich von der Wellhausens unterscheidet, wird der ausmerksame Leser schon selber merken.

Im übrigen ist für das Ganze der hier gegebenen Stizze keine neue Literatur zu nennen. Sie fußt durchweg auf den Ergebnissen der borangehenden Untersuchungen der einzelnen biblischen Geschichten.

Für die Auffassung des Jahwisten, die hier vertreten wird, sei auf Bernshard Lutters Abhandlung in Sduard Mehers "Israel und seine Nachbarstämme" verwiesen. Für Jesaja und Jeremia liegen der hier gegebenen Darstellung ganz die prachtvollen Kommentare von Duhm zugrunde, die auch in der Uebersetzung benutzt sind. Die Duhmsche Nebersetzung von Jeremia (Das Buch Jeremia, in den Versmaßen der Urschrift übersetzt von Vernhard Duhm. Tübingen. 1903. J. E. B. Mohr.) ist für Laien geschrieben und ist jedem, der die oben gegebene Skizze anschaulicher ausgestaltet wünscht, dringend zu empsehlen.

# Die Hohenzollern-Legende

Rulturbilder aus der preußischen Geschichte vom 12. bis zum 20. Jahrhundert

Von Max Maurenbrecher

3wei Bände gebunden: Leinen 14 Mt., Salbfranz 16 Mt.

Huch zu beziehen in 50 Lieferungen à 20 Pf.

Jom Standpunkte der materialistischen Geschichtsauffassung aus wird hier ein Vild des brandenburgisch-preußischen Staates gezeichnet. Wir sehen ihn entstehen aus der großen Wanderung heimatloß gewordener deutscher Vauern nach dem Osten; wir sehen, wie die Hohenzollern als Fremdlinge ins Land kommen, die Kraft des Landes zunächst für landfremde Zwecke verzehrend, wie sie erst sessenden in dem Augenblick, wo der Abel ein Interesse gewinnt, den Fürsten zu helsen. Wie der Abel aus dem Raubritter zum Getreideverkäufer ward, was das für die Knechtung und Ausbeutung der Vauern und für die rücksichse Niederwerfung der Städte zu bedeuten hatte, und wie die Hohenzollern darin dem Aldel getreulich halfen.

Allen Nachdruck legt der Verkasser darauf, bei jedem einzelnen Punkte die Nebel zu zerstören, die der Volksschulunterricht, nicht nur in Preußen, sondern auch im übrigen Deutschland, über die Sohenzollerngeschichte gelagert hat.

Das Buch ift bestimmt für Leser aus allen Kreisen der Arbeiterschaft, die gewillt sind, die geschichtliche Wirklichkeit zu erfahren. Aber wir denken noch ganz besonders an die schulentlassene Jugend, die anfängt, ins Leben zu treten. Ihnen hat die Schule noch eben den Kopf voll Dunst und Weihrauch geblasen; ihnen in erster Linie soll dieses Werk Befreiung, Klärung, wissenschaftliche Kenntnisse bringen. Es will an seinem Teile helsen, sie in die Reihen des kämpfenden Proletariats zu führen.

Die Lehre von den sozialen Verdiensten der Fürsten hat ihren Einzug in die Volksschulen ganz Deutschlands gehalten. Diese Legende auf ihre Richtigkeit zu untersuchen, Rlarheit über sie zu schaffen, ist eine Aufgabe, die zu unterstützen die gesamte Arbeiterklasse Deutschlands hat.

# Die Geschichte der Berliner Erster Zeil: Bom Urbeiterbewegung

Erifer Teil: Bom Jahre 1848 bis zum Erlaß des Sozialistengesekes

Ein Kapitel zur Geschichte der deutschen Sozialdemokratie. Von Eduard Bernstein

#### $\sim$ $+ \sim$ $+ \sim$ $+ \sim$ $+ \sim$ $+ \sim$

3weiter Teil: Die Geschichte des Sozialistengesethes in Berlin

Dritter Teil: Fünfzehn Jahre Berliner Urbeiterbewegung unter dem gemeinen Recht

Illustriertmitzahlreichen Bildern und Dotumenten aus der Zeit

Von dem im Auftrage der Berliner Vertrauensleute herausgegebenen Werk ist nunmehr auch der dritte Band zur Ausgabe gelangt. Das gesamte Wert bietet ein getreues Spiegelbild aller wichtigen Vorgänge der Berliner sozialdemofratischen Bewegung. Mit den Kämpfen zur Zeit der Märzrevolution beginnt die Darstellung und zählt alle bedeutsamen Ereignisse auf bis zur Gründung des Verbandes der sozialdemokratischen Wahlvereine Groß-Berlins im Jahre 1905, wobei die Kämpfe während des Sozialistengesetzes besonders ausführlich behandelt wurden. Eine große Unzahl von Bildern und Dokumenten erhöhen den Wert der Urbeit und tragen zur Veranschaulichung bei. Jeder Parteigenosse sollte sich dieses Wert anschaffen. Uns der Geschichte der eigenen Partei sieht er vergangene Zeiten vor dem geistigen Luge auftauchen, sie zeigt den Aufstieg der Arbeiterflasse aus dem dumpfen energielosen Kapitalsiflaven zum politisch denkenden klassenbewußten Urbeiter, der alle Kraft einseht in den Kampf für die wirtschaftliche und politische Gleichberechtigung. Die Geschichte der eigenen Bewegung lehrt den Weg erkennen, der der Urbeiterbewegung zur Erreichung ihres Zieles vorgezeichnet ist. Das Werk soll eine Gabe sein, in der die älteren Genossen und Genossinnen Erinnerung an frühere Kämpfe finden, die jungen Begeisterung zu den bevorstehenden schöpfen sollen.

Alle 3 Bände liegen komplett vor und kosten pro Band: broschiert 5 M., in Leinen gebunden 6,50 M., in Halbstranz 7,50 M. Die Tieferung kann auch in je 17 Heften à 30 Pf. geschehen. Aussührliche Prospekte gratis durch den Verlag der Buchhandlung Vorwärts, Berlin SW. 68, Lindenstr. 69.

2

stehung und Wesen der jüdisch-christlichen Religionslegende zu enthüllen und eine Darstellung des wirklichen, erweislich wahren Herganges an ihre Stelle zu seben.

Mir haben aber dazu nicht den scheinbar einfacheren Weg gewählt, dem Leser das Ergebnis wissenschaftlicher Forschung einfach zu erzählen. Das würde nur zu einem neuen Dogma führen, das der wissenschaftlich nicht vorgebildete Leser wieder nur eben annehmen und für wahr halten müßte. Wir aber wollten ihm bei jedem einzelnen Ergebnis auch die Gründe zeigen, aus denen man gezwungen war, es anzunehmen. Lefer sollte von dem Gefühl beherrscht werden, daß hier nicht Phantaftereien und willfürliche Annahmen einzelner Forscher vorliegen. fondern daß in den Quellenschriften der jüdisch-chriftlichen Religionslehre selbst die zwingenden Gründe vorliegen, die Dinge so und nicht anders geschehen zu denken. Jede geschichtliche Untersuchung, wenn sie echt ist, ist ein gehorsames Sichbeugen vor dem Zwange, der in den Dingen selbst liegt, die man bearbeitet. Wir phantasieren uns nicht eine beliebige Entwickelung zusammen, sondern wir folgen nur den Fingerzeigen, die die Wirklichkeit, der wirkliche, noch heute wahrnehmbare Auftand der jüdisch-christlichen Literatur uns gibt.

Um dem Leser eine Anschauung von diesem wirklichen Zustand zu geben und ihm damit das Gefühl zu stärken, daß es sich bei unserer Darstellung um gesicherte und erweisliche Tatsachen, nicht um willfürliche Annahmen handelt, haben wir der einzelnen Untersuchung jeweils einen Areis in sich zusammengehöriger biblischer Geschichten zugrunde gelegt. Wir gehen jedesmal aus von der Gestalt, in der sie heute in der Bibel stehen, und suchen aus ihr selbst heraus die Fingerzeige zu finden, die noch ihr heutiger Text über Entstehung, Entwickelung und Wandlung dieser einzelnen Geschichten bietet. Wir erhalten somit jedesmal einen Längsschnitt durch die ganze Entwickelung der israelitisch-jüdischen Religion, einen Längsschnitt, der einmal hier, einmal dort seine breiteste Ausführung hat. Wiederholungen find dabei gelegentlich nicht zu vermeiden. Aber sie dienen ja nur zur Befestigung des Grundrisses der ganzen Entwickelung, und, was sie Migliches haben könnten, wird weit aufgewogen durch den Vorteil, daß diese Art der Darstellung, und sie allein, dem Leser die Möglichkeit gibt, den Gang solch geschichtlicher Untersuchungen selbst nachzuerleben und damit nicht nur die Ergebnisse, sondern auch die Methode des Arbeitens begreifen und beurteilen zu lernen. Wer diese unsere Darstellung ausmerksam liest, soll, das ift unsere Hoffnung, dadurch befähigt werden, fortan in der unübersehbaren Menge populärer Literatur über Religion und Religionsgeschichte die Spreu bom Beizen selbst scheiden zu können.

Die Religionsgeschichte zeigt, wie alle andere menschliche Geschichte auch, ein Ineinander und Beieinander von edlen, erhebenden und großen Gesühlen und von kleinlicher Selbstsucht, Herrschsucht und Neid. Die Religion ist nicht nur eine plumpe Täuschung der Massen durch habgierige Priester, und sie ist nicht nur ein Recken und Strecken der Menschen nach edlerem, höherem Leben. Sie ist beides zugleich! Es wird ein besonderes Ziel der folgenden Darstellung sein, an gegebener

Stelle dies Ineinander edler und unedler Kräfte zu zeigen. Was Groß und Erhebend ist, soll auch so genannt werden, gleichviel ob wir heute noch die Gedanken oder Gefühle teilen können, die damals die Menschen bewegt haben; und wo Priestertäuschung und Priesterselbstsucht die Entwicklung der Religion entscheidend beeinflußt haben, soll ungeschminkt auch von Trug und Sigennutz gesprochen werden, gleichviel ob Nachfolger solcher Priester sich heute dadurch beleidigt sühlen könnten oder nicht. Es sollen die beiden Seiten der Sache zur Darstellung kommen, die nun einmal in der Religion Wirklichkeit sind.

Der Berfaffer.

# WEST STORY TO SEE STORY TO SEE STORY

# Inhalts-Uebersicht der einzelnen Hefte.

Jedes Heft Mt. 1,-

Vereinsausgabe Mt. —,40

(Jedes Seft ift für fich abgeschloffen)

#### Heft 1: Schöpfungsgeschichten.

Die verschiedenen Schöpfungsgesichichten der Bibel. — Die Gesichichte von Mann und Weib. — Die Geschichte von der Schöpfungswoche.

#### Seft 2: Sintflutgeschichten.

Literaturgeschichtliches. — Die Sintsfutgeschichte. — Förgelund Babylosnien.

#### Beft 3: Ergvätergeschichten.

Abraham. — Ffaak. — Jacob. — Foseph.

### Seft 4: Mofegeschichten.

Der Auszug aus Aegypten. — Mose. — Der ursprüngliche Jahwe.

#### Heft 5: Das sogenannte Gesch des Mose.

"Moiaische" Ecsete. — Die zehn Gebote. — Das große Reforms geset. — Das Ecsethuch ber Esra. Seft 6: Die Propheten. (Stizze der Entwidelung der israelitischen Religion.)

Vorgeschichte. — Altisrael. — Opposition. — Die großen Propheten.

#### Heft 7: Die Entstehung des Judentums.

Die Sammlung in Babylonien. — Die Rückfehr nach Jerusalem. — Der entscheidende Sieg der Priester. — Uebergang zum Neuen Testament.

#### Seft 8: Auferstehungsgeschichten.

Berichte. — Tatsachen. — Legenden.

### Seft 9: Weihnachtsgeschichten.

Aeltere Neberlieferungen. — Geburtsgeschichten des Matthäus. — Geburtsgeschichten des Lukas. — "Empfangen vom Heiligen Geist."

### Heft 10: Der geschichtliche Jesus.

Jesus in Galiläe. — Sprüche Jesus. — Jesus in Jerusalem. — Ginzels heiten und Welege. Stelle dies Ineinander edler und unedler Kräfte zu zeigen. Was Groß und Erhebend ist, soll auch so genannt werden, gleichviel ob wir heute noch die Gedanken oder Gefühle teilen können, die damals die Menschen bewegt haben; und wo Kriestertäuschung und Priesterselbstsucht die Entwickelung der Religion entscheidend beeinflußt haben, soll ungeschminkt auch von Trug und Eigennutz gesprochen werden, gleichviel ob Nachfolger solcher Priester sich heute dadurch beleidigt sühlen könnten oder nicht. Es sollen die beiden Seiten der Sache zur Darstellung kommen, die nun einmal in der Religion Wirklichkeit sind.

Der Berfaffer.

# NEW TO THE TOTAL STATE OF THE S

# Inhalts-Uebersicht der einzelnen Hefte.

Jedes Heft Mt. 1,-

Vereinsausgabe Mt. —,40

(Jedes Seft ift für sich abgeschlossen)

#### Seft 1: Schöpfungsgeschichten.

Die verschiedenen Schöpfungsgesichichten der Bibel. — Die Gesichichte von Mann und Weib. — Die Geschichte vom verlorenen Parasties. — Die Geschichte von der Schöpfungswoche.

#### Seft 2: Sintflutgeschichten.

Literaturgeschichtliches. — Die Sintsflutgeschichte. — Feraelund Babylosnien.

#### Seft 3: Erzvätergeschichten.

Abraham. — Ffaak. — Facob. — Foseph.

#### Seft 4: Mojegeschichten.

Der Auszug aus Aegypten. — Mose. — Der ursprüngliche Jahwe.

#### Heft 5: Das sogenannte Gesch des Mose.

Seft 6: Die Propheten. (Stiggeder Entwidelung der israelitischen Religion.)

Vorgeschichte. — Altisrael. — Opposition. — Die großen Propheten.

#### Heft 7: Die Entstehung des Judentums.

Die Sammlung in Babylonien. — Die Niidkehr nach Jerusalem. — Der entscheidende Sieg der Priester. — Uebergangzum Neuen Testament.

#### Seft 8: Auferstehungsgeschichten.

Berichte. - Tatfachen. - Legenden.

#### Seft 9: Weihnachtsgeschichten.

Aeltere Neberlieferungen. — Geburtsgeschichten des Matthäus. — Geburtsgeschichten des Lukas. — "Empfangen bom Heiligen Geist."

### Heft 10: Der geschichtliche Jesus.

Freie Universität

Berlin

Berlin

